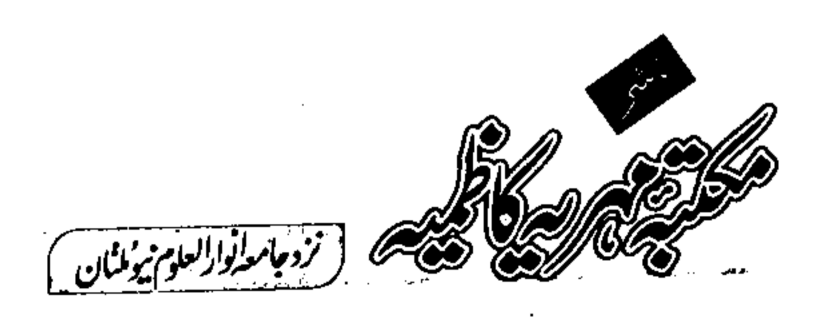


https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

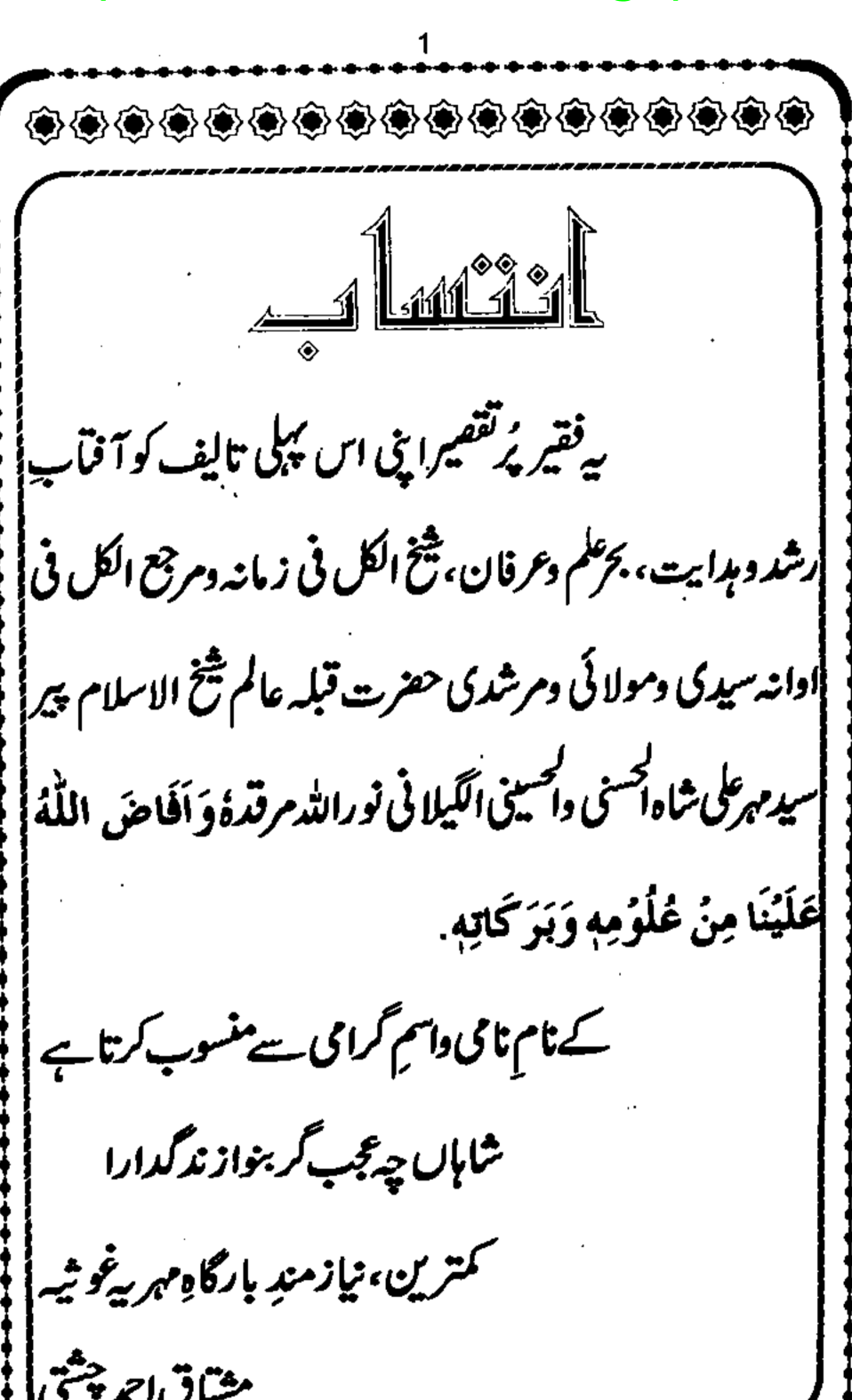




مشيخ الحديث عامعة وشيه كواره وتريف فاخل مابق شيخ الحديث جامعا زالعلوم نيومتان



| جمله حقوق تبحق ناشر محفوظ میں                     |
|---------------------------------------------------|
| نام كتاب مستنت مقام سنت                           |
| نام مصنف مسمسم علامه مشاق احمد چشتی               |
| بروف ریدنگمولانامحرامین سعیدی                     |
| تعداد بسمار (1000)                                |
| صفحات ۳۵۳                                         |
| رمضان المبارك ١٨٣٥ه<br>سن طباعتمطابق أكتوبر ٢٠٠٠ء |
| قبيت =                                            |
|                                                   |
| مكنبه مهربيه كاظميه جامعه انوارالعلوم نيوملتان    |
| فون: 061-6560699                                  |
| موباكل: 0304-6123162                              |



2

#### فهرست

| ص:   |                                                |         |
|------|------------------------------------------------|---------|
| صفحہ | عنوانات                                        | تمبرشار |
| 07   | تعادف مصنف                                     | 01      |
| 17   | تقريب ازعلامه سيداحمد سعيد كاظمى رحمة اللهعليه | 02      |
| 31   | پیش لفظ                                        | 03      |
| 36   | ا نکار حدیث کے علین سائج                       | 04      |
| 40   | فتنه انكار سنت كو پھيلانے كے عام حرب           | 05      |
| 42   | زرنظرمقاله                                     | 06      |
| 44   | سنت كالمفهوم                                   | 07      |
| 46   | سنت کے اصطلاحی معانی                           | 08      |
| 56   | قرآن میں سنت کی اہمیت منصب ِ رسالت             | 09      |
| 62   | اتباع رسول کی دوسری دلیل                       | 10      |
| 64   | اتباع واطاعت رسول کی تیسری دلیل                | 11      |
| 65   | مركزٍ لمت كاغلط تضور                           | 12      |
| 66   | رسول خدا الله كام يرشبه كاازاله                | 13      |
| 67   | اطاعت رسول کی چوشی دلیل                        | 14      |
| 67   | يا نچوين دليل                                  | 15      |
| 68   | چھٹی وساتویں دلیل                              | 16      |
| 69   | المحموس دليل                                   | 17      |

#### فهرست

| صفحہ | عنوانات .                                            | تمبرشار |
|------|------------------------------------------------------|---------|
| 70   | نویں دلیل                                            | 18      |
| 71   | د سویں دلیل                                          | 19      |
| 73   | عبادات ومعاملات كى تفريق                             | 20      |
| 75   | حديث وسنت كي تفريق                                   | 21      |
| 75   | سنت اورتشری قرآن                                     | 22      |
| 78   | ايکشه کاازاله                                        | 23      |
| 79   | جامعتيت قرآن كالتيح مفهوم                            | 24      |
| 80   | فہم قرآن میں صحابہ کی الجھنوں کا حضور ﷺ کی طرف ہے طل | 25      |
| 84   | قرآن وسنت كاباجمي رنبط                               | 26      |
| 86   | امام اوزاعی کے کلام سے پیداشدہ اشکال کاجواب          | 27      |
| 88   | سنت بحثيبت مأ خذتشر لع                               | 28      |
| 90   | قرآن وحديث من سنت كي تشريعي حيثيت كاذكر              | 29      |
| 95   | ايکشبدکاازاله                                        | 30      |
| 98   | تشريعی احکام کی چندمثالیں                            | 31      |
| 103  | سنت وحی الہی ہے                                      | 32      |
| 104  | سنت کے وحی الہی ہونے پر دلائل                        | · 33    |
| 106  | لفظ حكمت كامفهوم                                     | 34      |

4

#### فہر ست

|      |                                                | ,       |
|------|------------------------------------------------|---------|
| صفحہ | عنوانات                                        | نمبرشار |
| 110  | كتاب كے ساتھ حكمت وسنت نازل كرنے كى حكمت       | 35      |
| 110  | تعبير حكمت برايك اشكال كاجواب                  | 36      |
| 113  | وحی کیاہے؟                                     | 37      |
| 117  | قرآن ہے وی خفی کا ثبوت                         | 38      |
| 126  | وحی کاعام مفہوم                                | 39      |
| 127  | حفاظت حديث برايك واضح استدلال                  | 40      |
| 130  | قرآن وحديث كي حفاظت ميں ايك فرق                | 41      |
| 131  | حديث اورافتر اقي امّت                          | 42      |
| 135  | مقام سنت صاحب بالكسنت كى نظر ميں               | 43      |
| 144  | مذكوره حديث يراعتراض كاجواب                    | 44      |
| 151  | حدیث مذکور پر بعض معاصرین کی تنقیداوراس کاجواب | 45      |
| 155  | صدیث مذکور کے شوامد                            | 46      |
| 156  | وَورفنن مين تمسك بالسنة كي خصوصي تاكيد         | 47      |
| 160  | صدیت فرکور کے بارے میں کیک شبہ کا از الہ       | 48      |
| 162  | عهدِ رسالت ميں حدودِ مشاورت                    | 49      |
| 169  | سنت رسول الطينية كامقام خلفائ راشدين كى نظريس  | 50      |
| 169  | صديق اكبر ﷺ كا يبلا تاريخي خطبه                | 51      |

#### نهرست

| صفحہ | عنواتات                                      | تمبرشار |
|------|----------------------------------------------|---------|
| 171  | صدیق اکبر رفظ کے فیصلوں کا انداز             | 52      |
| 174  | مدِّ اطاعت خليف                              | 53      |
| 175  | لشكرِ اسامه كي روائلي                        | 54      |
| 176  | برم عشق                                      | 55      |
| 178  | مانعين زكوة سيقال                            | 56      |
| 184  | حضرت عمر فظه كامعيار انتخاب                  | 57      |
| 185  | عمرفاروق الماديث نبوبي كاحترام               | 58      |
| 189  | منكرين سنت كے چندشبہات كاازاله               | 59      |
| 190  | حَسْبُنَا كَمَابُ اللَّهِ حِسْاتِ لال        | 60      |
| 195  | مئله طلاق ثلثه مين فاروقي فيصلح كي اصل صورت  | 61      |
| 197  | مؤلفة القلوب كاحصهاور فاروقي طرزيمل          | 62      |
| 199  | مفتوحه اراضى كمتعلق فيصله فاروقى اورسنت رسول | 63      |
| 200  | حضرت عمان عن العام التاع سنت                 | 64      |
| 206  | مولاعلی فی کا الل مصرکے تام پیغام            | 65      |
| 209  | حضرت على الاردوايت حديث من احتياط            | 66      |
| 211  | حضرت على في اورتمسك بالسنة                   | 67      |
| 212  | اقسام سنت اوران كاشرى مقام                   | 68      |

6

#### فهرست

| . صفحہ | عنوانات                                 | نمبرشار |
|--------|-----------------------------------------|---------|
| 213    | سنت کی تقسیم                            | 69      |
| 213    | خبرمتواتر                               | 70      |
| 214    | خرمتواتر كاوجود                         | 71      |
| 215    | تواتر کی اقسام                          | 72      |
| 219    | خبرمشهور                                | 73      |
| 220    | خبروا حد کی تفصیلی بحث                  | 74      |
| 220    | خبرواحدكامفهوم                          | 75      |
| 221    | خبروا حد کے واجب الا تباع ہونے کے شراکط | 76      |
| 224    | خبرواحدكاتكم                            | 77      |
| 225    | لفظيظن كالحكم                           | 78      |
| 230    | دلائل جميت خبرواحد                      | 79      |
| 233    | عبدرسالت کے چندواقعات                   | 80      |
| 236    | خلفائے راشدین اور خبرواحد               | 81      |
| 237    | علماءملت كااتفاق                        | 82      |
| 239    | حرفسياختنام                             | 83      |
| 243    | مآخذومراجع                              | 84      |

تعارف مصنف

تا شرکے لم سے

"مقام سنت" کے مصنف، یادگار اسلاف استاذ العلماء حضرت علامه الحاج مولانا حافظ مشاق احمر صاحب چشتی ہیں جو بیک وقت علوم عقلیہ ونقلیہ کے ما هردانشور، صاحب طرز محقق، هردلعزيز مدرس، قادرالكلام مقرر اورد لآويز مصنف ہیں۔عالمانہ جلال بصوفیانہ جمال اور محققانہ کمال کے مالک ہمارےممدوح ۵اجنوری ۱۹۴۱ءمطابق ۱۱ذی الحجه ۱۳۵۹ه کوستی بخاور شکع بھکر کے مشہور علمی وروحانی فقیر خاندان میں حضرت فقیرحافظ غلام محدر حمة الله علیہ کے گھر پیدا ہوئے۔ بلاشبہ آپ ایسے خاندان کے چیٹم و چراغ اوراب بزرگ ہیں جونسلوں سے علوم وفنونِ اسلامیہ کا امین چلاآر ہاہے۔اس خاندان کی عظمت کا ایک مخصوص حوالہ بیہ ہے کہ اس میں اکثر **حافظ قرآن گزرے ہیں خصوصاً آپ کے آباؤاجدادنہ صرف حافظ قرآن ہوئے بلکہ** علم وعرفان کی دولت ہے بھی مالا مال رہے۔حضرت علامہ مشتاق احمہ چشتی مدخللۂ کی علمی عظمت و سیمنے کہ آپ سمیت آپ کے دونوں بڑے بھائی استاذ الاساتذہ حضرت علامهمولا تاقيض احمداورحضرت علامهمولا تاسيداحمدرهمة التدعليها تتبحرعلاء شيوخ حديث اورمفتي مويئر

تعليم وترببيت

آپ نے فاری نظم کی صورت میں ابتدائی تعلیم سال کی عمر میں ایخ گھر ہر استی تھر ہے۔ کھر ہر میں اپنے گھر ہر میں والد ماجد حضرت فقیر حافظ غلام محمد صاحب علیہ الرحمة کی زیر مجمرانی

شروع فرمائی۔حفظ القرآن کےعلاوہ میٹرک،ایف اے، فاضل فاری، درس نظامی اورخصص فی الحدیث والنفیبر(ایم اے) کی تحمیل کی۔ تعلیمی سفر

آپ پہلے بہتی بخاور پھر مدرسہ محود سے پہلال صلع میانوالی، جامعہ غوثیہ آستانہ عالیہ کولڑہ شریف صلع اسلام آباد، جامعہ اسلامیہ عربیہ انوارالعلوم ملتان ادرجامعہ اسلامیہ بہاول پور میں مختلف اوقات میں زیرتعلیم رہے اور ۱۳۸۲ ہ مطابق ۱۹۲۲ء کودورہ حدیث کے بعد سندفراغت سے سرفراز ہوئے۔

## فخرروز گاراسا تذه کرام

آب کے قابل فخراسا تذہ کرام میں دونوں بزرگ برادران استاذ الاسا تذہ حضرت علامه مولا تافیض احمر صاحب رحمۃ اللہ علیہ (مؤلف مہر منیر وسابق مفتی درگاہِ عالیہ کولاہ شریف) حضرت استاذ العلماء علامه مولا تا سیدا حمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ کولاہ شریف) حضرت استاذ العلماء علامه مولا تا سیدا حمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ (سابق صدرالمدرسین ومفتی مدرسہ محودیہ پہلاں ضلع میا نوالی) اورغز الی زماں رازی ووراں امام اہل سنت حضرت علامہ سیدا حمد سعید شاہ صاحب کاظمی رحمۃ اللہ علیہ (بانی وشیخ الحدیث جامعہ انوار العلوم ملتان) شامل ہیں۔

## جامعهاسلاميه بهاول بورمين بطورر يسرج سكالر

غزالی زمال حضرت علامه سیداحد سعیدکاظمی رحمة الله علیه جب جامعه اسلامیه بهاول پور میں شیخ الحدیث کے منصب پرفائز ہوئے تو حضرت علامه مولاتا مشاق احد چشتی منطله نے تخصص فی الحدیث والنفیر (ایم ،اے) میں واخله ایااور دوسال کے عرصے میں تخصص کا امتحان یاس کیااور یو نیورش میں اول آئے

تو مختلف مکا تب فکر کے اسا تذہ اور خصوصاً واکس چانسلر ڈاکٹر حامد حسن بلگرای آپ کی علمی صلاحیت اور فکری استعداد کے معترف اور اخلاق سے بہت متاثر سے چنانچہ ان سب حضرات کی رائے سے آپ کور بسری سکالر کے طور پر یو نیورٹی بیس بلایا گیا تاکہ آپ علمی و تحقیقی مقالہ لکھیں آپ نے اصولی تفییر و تاریخ تفییر پر نہایت وقیع اور محققانہ مقالہ لکھا جو برم سعید جامعہ انوار العلوم ملتان کی طرف سے "علم تفییر اور مضرین 'کے نام سے شائع ہوکر ارباب فکر و دانش سے دار تحسین حاصل کر چکا ہو اور مسرین 'کے نام سے شائع ہوکر ارباب فکر و دانش سے دار تحسین حاصل کر چکا ہو اور اب مزید تفییر کی طرف سے شائع کیا جانے والا ہے۔ نور اب کی طرف سے شائع کیا جانے والا ہے۔

## ..... بينور كى بارش كهال كهال

استاذ العلماء حفرت علامه مولانا مشاق احمد چشتی نے ایک المناک واقعہ (مسعود کھدر پوش کی ایمان واسلام کے خلاف ہرزہ سرائی) کے بعدر بیر ج سکالر کے طور پر جب جامعہ اسلامیہ سے قطع نقلقی کر لی تو پھر مختلف مدار سِ اسلامیہ میں علم کے موتی بھیرے۔ دار العلوم حمد بیغو ثیہ بھیرہ شریف میں ایک سال مدرس، جامعہ فو ثیہ گواڑہ شریف میں تین سال مدرس وناظم تعلیمات اور جامعہ انوار العلوم ملتان میں پینیس سال صدر المدرسین، شخ الحدیث اور نائب مہتم رہ انوار العلوم ملتان میں پینیس سال صدر المدرسین، شخ الحدیث اور نائب مہتم رہ اور اب چار سال سے پھر جامعہ فو ثیہ گواڑہ شریف میں مفتی وشخ الحدیث کے منصب اور اب چار سال سے پھر جامعہ فو ثیہ گواڑہ شریف میں مفتی وشخ الحدیث کے منصب بی فائز ہیں اور تشکیان علم کی بیاس بجھار ہے ہیں۔ غرضیکہ آپ کی فرہی ، مکی اور تدریبی خدمات نا قابل فراموش ہیں۔

## تحمر بلوزندگی اوراولا دِنرینه

آپ نے ۱۹۲۲ء میں اپنے خاندان ہی میں شادی کی۔ اللہ نے دوبیوں اوردو بیٹیوں سے نوازا، دو بیٹے جناب غلام سجانی ایم، بی، اے (بہاوالدین زکریا یو نیورٹی ملتان) اور جناب غلام جیلانی انجینئر (انجینئر نگ یو نیورٹی لاہور) ہیں دونوں کی بقدرِضرورت و بی تعلیم گھر پرہی کمل ہوئی۔ آپ کی اہلیہ محتر مدیم ۲۰۰۰ء میں مدینہ منورہ میں وفات یا گئیں، اناللہ واناالیہ راجعون۔

## نبيت إطريقت

حضرت مولانا مشاق احمد چشتی مظلهٔ ۱۹۵۱ء میں پیرصاحب گولژه شریف حضرت بابوجی پیرسید غلام محی الدین گیلانی رحمة الله علیه کے دست حق پرست پر گولژه شریف میں بیعت ہوئے۔ آپکوشن طریقت سے والہانہ محبت تھی اور حضرت قبلہ بابوجی رحمة الله علیہ بھی آپ سے بہت شفقت فرماتے ہے۔ (اسکی تفصیل فقیر فائد بابوجی رحمة الله علیہ بھی آپ سے بہت شفقت فرماتے ہے۔ (اسکی تفصیل فقیر فائد الله علیہ متاز احمد چشتی مائد الله علیہ متاز احمد چشتی مظل کیاب ''انوار العارفین'' مصنفه علامه متاز احمد چشتی مدظل علی مالاحظ کی جاسکتی ہے۔)

## مبارك سفر

1927ء میں پہلی مرتبہ آپ کو حضرت شیخ طریقت قبلہ بابو بی رحمۃ اللہ علیہ کے ذیر سابیہ جج کی سعادت حاصل ہوئی نیز بغداد شریف کر بلامعلی اور نجف اشرف کی زیارت سے بھی شرف یاب ہوئے اور بغداد شریف میں درگاہ عالیہ حضرت غوث اعظم رضی ا معنہ کے مدرس وخطیب الشیخ عبدالکریم محمہ نے آپ کواعز ازی سند صدیث عطافر مائی۔ آپ نے دوسری مرتبہ ۱۹۷۸ء میں مشائخ کرام کی معیت میں جج کی عطافر مائی۔ آپ نے دوسری مرتبہ ۱۹۷۸ء میں مشائخ کرام کی معیت میں جج کی

سعادت حاصل کی اور عمرے متعدد بار کئے۔

تصنيف وتاليف

جامعه اسلامیه بهاول پوریس تعلیم کے دوران ۱۹۲۴ء میں آپ نے تھنیف وتالیف کاسلسلہ شروع فرمایا جو ہنوز جاری ہے، اس وقت تک اِمقامِ سنت (مطبوعہ) میا علم تفییر اورمفسرین (مطبوعہ)، میا ضیاء مہر (مطبوعہ)، میا صحیح مسلک (مطبوعہ) می آئینہ معرفت اردوتر جمہ مراُ قالعرفان (مطبوعہ)، میں جمع وتر تبیب قرآن (غیرمطبوعہ) اورائے علاوہ ریڈ ہو پاکستان ملتان اورریڈ ہو کے قومی پردگراموں میں آپ نے اورائے علاوہ ریڈ ہو پاکستان ملتان اورریڈ ہو کے قومی پردگراموں میں آپ نے اسلام کے اخلاقی تعلیمی ،معاشی ومعاشرتی نظام اوردیگرا ہم موضوعات پر جوملمی و تقیقی تقریرین کی بیں ان سے بھی ضحیم کتاب تیار ہوسکتی ہے۔

بينديده مشاغل

آپ کا سب سے زیادہ پہندیدہ مشغلہ تو تدریس ہی ہے البنہ دوسرے مرحلہ میں خطابت وافتاء بھی پہندیدہ مشاغل ہیں۔

علمى تبحراوروسعت مطالعه

آپ مروجہ علوم و فنون کی کتب اور شروح پر کھمل عبور رکھتے ہیں، ہرفن کمال مہارت سے پڑھاتے ہیں تقریباً تمام ہی دری کتب پڑھا ہے ہیں لیکن زیادہ ترصاح ستہ، شرح معانی الآ ثار بمؤطا امام مالک، مؤطا امام محمد ، تفسیر بیضا وی ، ہدا یہ تعظی ، سلم العلوم ، ملاحسن ، انحو الواضح ، تفسیر جلالین ، مفکلو قاشر یف، شرح عقائد، شرح نخبة الفکر الفوز الکبیروغیرہ کی تدریس فرمائی ہے۔ اسے کمال تواضع کہیے یا نوجوان مدرسین کیلئے تدریسی وغیرہ کی تدریس فرمائی ہے۔ اسے کمال تواضع کہیے یا نوجوان مدرسین کیلئے تدریسی وغیرہ کی تدریس کے تدریسی کیلئے تدریسی وغیرہ کی تدریس کے تدریسی کو تدریسی کے دریسی کے تعلیم و تقریب کی تدریس کے تعلیم و تعلیم کی تدریس کے تعلیم و تعلیم کی تدریس کے تعلیم کا تعلیم کا تعلیم کی تدریس کے تعلیم کی تدریس کے تعلیم کا تعلیم کی تدریس کے تعلیم کی تعلیم کی تدریس کے تعلیم کی تعلیم کی تدریس کے تعلیم کی تعلیم کی تدریس کے تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تدریس کی تعلیم کی کی تعلیم کی کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعل

دوران جامعدانوارالعلوم میں کریمااورصرف بہائی بھی بردھائی۔

يا كيزه خواهش

استاذالعلماء حضرت علامه مولانا مشاق احمد چشق مظلهٔ نے مستقبل کے عزائم سے متعلق ایک سوال کے جواب میں فرمایا کہ 'اللہ کرے قال اللہ اور قال الرسول صلی اللہ علیہ وسلم میں عمراضتام پذیر ہواورا پنے شیخ سے روحانی رابط استوار ہو' جب یہ سوال کیا گیا کہ 'آپ دینی مدارس میں کس چیز کی کمی محسوس فرماتے ہیں؟' تو فرمایا مطالعہ کی کمی ' طلبہ میں محنت اور مطالعہ کی کی'

مشهورتلانده

بلاشبرآپ کے تلافہ کی تعداد ہزاروں میں ہے جن میں جیدعااؤ فضلاء مدر سلخ ، مفتی ، شخ الحد بیث ، اداروں کے مہتم اور ناظم بھی شامل ہیں بعض نے مزید تعلیم کاسلہ جاری رکھا ہوا ہے۔ آپ اپ تمام تلافہ اور فیض یافتگان کیلئے نہایت شغق و مہر بان ہیں گر دین متین کی خدمت کیلئے ان کی ہرطرح اور ہمہ وقت مستعدی وآ مادگ کو پند فرماتے ہیں ، چنانچ جب آپ سے بیسوال کیا گیا گہ '' آپ کے نامور تلافہ ہوآپ کامٹن جاری رکھے ہوئے ہوں؟' تو فرمایا' صاحبزادہ علامہ سیدار شدسعید کاظمی (شخ الحد بیث جامحہ انوار العلوم ملتان) مولانا قاضی محمود منصور (مدیر ماہنامہ زمزم و مہتم مدرسہ انوار القرآن الکریم بہاول پور) مولانا شمال احمد سی ومولانا ظہور مولانا سراج احمد سعیدی (مرسین جامعہ فوشہ ہدایت القرآن ملتان) مولانا سراج احمد سعیدی (مہتم مدرسہ عزیز العلوم او چشریف) سیدسعیدا حمد شاہ دواکس پرئیل حزب الرحمٰن اکیڈی کمالیہ) مولانا محمد شفیح مظمر الحامدی (مفتی ومولانا محمد خیرالمعاد ملتان) حافظ محمد شفیح چشتی ومولانا محمد شفیح مظمر الحامدی (مفتی ومولانا محمد خیرالمعاد ملتان) حافظ محمد شفیح چشتی ومولانا محمد شفیح مظمر الحامدی (مفتی ومولانا محمد خیرالمعاد ملتان) حافظ محمد شفیح چشتی ومولانا محمد مضان ضیاء الباروی

(مدرسین جامعه خیرالمعاد ملتان) سیدفیض عباس قمر بخاری (پرسپل جامعه خدیجة الكبرى بنات الاسلام تُصفحه صادق آباد)مفتی محمد عارف سعیدی (منهتم جامعه انوار مصطفیٰ سکھر) پیرسیدمحدیلین شاہ بخاری (مہتم جامعہ بخاریہ وخطیب مرکزی عامع مسجد قطب بور) حافظ عبدالعزيز سعيدي (مدرس جامعه انوار العلوم ملتان) حافظ نویداختر و مولانامنور حسین وصاحبزاده صبغة الله شاه (جامعه مهربه یک R105/6 براسته فقیروالی بارون آباد) مولانام میلی حلیمی ( فلات بلوچستان ) مولانا محداملم سعیدی (مهتم مدرسه کاظمیه سعیدالمدارس جن بور) مفتی محدسعید سعیدی (انگلینڈ) مولانا محدا کرم سعیدی (مہتم مدرسه کنزالعلوم خیر پورسادات على بور) مولانا محمدا قبال اظهرى (مهتم درسگاه محمدیه اظهرالعلوم شجاع آباد) پیرسیدمحمد قمرالدین شاه (آستانه عالیه حضرت پیرامام شاه گوگزال)صاحبزاده محمه اساعيل هنى وصاحبزاده عبدالرحن حنى (دارالعلوم رجمانيه حسديه رضوبيه شاه والا قائداً باد صلع خوشاب) بيرسيدظفرعلى شاه (مهمتم وينخ الحديث جامعه غوثيه مهربيه لودهرال)مولانا عبدالرشيد ( بينخ الحديث وناظم تُعليم جامعه غو ثيه بدايت القرآن ملتان) بیرزاده خورشیداحرشش القادری ( آستانه عالیه فنخ یورکمال) قاری خادم حسين سعيدي (مهتم جامعه عثانية عليم القرآن رشيداً بإد وجامعه سعيد بيرللبنات خوشحال كالونى ملتان)مولا نامحمه ليعقوب معيني (كراچي)مفتى خورشيداحد صديقي (مهمتم مدرسه روميه مسجد طوطلال ملتان) مولاناغلام محى الدين فيضى (مدرس يكالا ژال) قاضى غلام ايى بكر ( فيجير ميكنيكل مائي سكول ومدرس مدرسه انوار القرآن بهاول بور) قاضی حسین احدمدنی (میکجراراسلامیه بو نیورشی بهاول بور شعبه کامرس) مولا ناعون محرسعیدی (لیکچرارایسای کالج مهتم وفیخ الحدیث دارالعلوم حسنیه سعیدید بهاول بور) قاری محمصفدرعلی سعیدی ملانه (بیکچرار بائرسکیندری سکول وخطیب

جامع مسجد قدیمی بازار والی سرائے سدھو) قاری محمد ہاشم سعیدی (لیکچرار پنجاب كالج ونيخ الحديث جامعه سعيديه للبنات ملتان) مولانا محسليم سعيدي (خطيب اوقاف ولیکچرارتمل بو نیورشی اسلام آباد ) پیرسید مزمل حسین شاه کاظمی (بلوچیتان مشیروفاقی شرعی عدالت اسلام آباد) قاری محمدامین سعیدی (خطیب یا کستان آرمی) قاری الله دنه چشتی و قاری محمد عمر سعیدی (مدرسین دورهٔ تبحوید وقر اُ قاجامعه انوارالعلوم ملتان) مولا نامحمة صادق سيراني (خطيب جامع مسجد بإقرآ بإداوقاف نیوملتان) مولا ناسیدمحمدنور سعیدی (چٹا گا نگ بنگله دلیش) پیرسیدمحمراشفاق احمه بخاری ( خطیب در بار حضرت پیرا کبرشاه رحمة الله علیه ملتان) پیرمحمه نوازشاه مهروی (مهنتم مدرسه وخطیب جامع مسجد فریدیه انصار کالونی ملتان) مولا نامحدمیا ل نوازی سعيدي (صدر مدرس قيض العلوم مهتم كاظميه ضياء الاسلام ملتان) مولانا عبدالرزاق نقشبندی (خطیب یا کستان آرمی) صاحبزاده سیدمحمرعالم شاه ( کنده كوث)مفتى محمد حفيظ الله مهروي (لودهران) صاحبزاده افتخارا حمد قادري (ناظم اعلیٰ جامعه نور بیرٹرسٹ کوئٹہ) مولانا محد سعید سعیدی (مدرس جامعہ انوارالعلوم ملتان) مولانا غلام محمد سعيدي (صدر مدرس حزب الرحن اكيدمي دربار قادر بخش شريف كماليه) مولانا عبدالكيم سعيدي (مفتى وصدر مدرس مدرسه المبيغوثيه ميال چنوں)مفتی الطاف احمد چشتی سعیدی (مفتی وصدر مدرس مدرسه مصباح العلوم میلسی ) مولانا عبدالرحمن سعیدی و قاری عطامحر سعیدی (مدرسین دارالعلوم حنفیه دو دروازه سيالكوث) مولانا محرصا برسعيدي (مفتى وصدر المدرسين جامعه غوثيه مهربه کبیروالا) قاری ربنواز سعیدی (مدرس مدرسه مصباح العلوم میلسی)مفتی محمد عابد محمود (مفتى وصدر مدرس اداره مصباح القرآن بهاول يور) مفتى محديليين ومفتى محدصديق (مدرسين جامعه فخرالعلوم لاُمور)و ديگر بهت سے اساء

جوبخوف بالموالت درج نه جوسكان سيعمن درت

## أنكين جوال مردال في كوئي وبيباكي

اللدتعالى في استاذ العلماء كون كوئى كى جوجرات عطافرمائى بوه طلبه اورعلاء كيلي سبق كا درجه رمحتى ب- ايك واقعه جيسة آب تحديث نعمت كوطور برذكر فرماتے بیں قار تمین کی نذر کرنا ضروری ہے کہ' ۱۹۲۸ء میں جب آب جامعہ اسلامیہ بہاول بور میں ریسرچ سکالر (محقق) کے طور برکام کررہے تھے، مقالہ بھی لکھتے اور اسباق بمى پرماتے متصان دنوں جامعہ میں ایک سیمینا دمنعقد ہوا جس میں پنجاب بحر سي كافى تعداد من علاء وخطباء تشريف لائے جامعه كاغلام محمر بال كھيا تھے بحرابوا تعا۔ سيميناري معدارت كيلئ كميونسث نظريات كاحامل چيف ايدمنسرير اوقاف منجاب مسرمسعود كمدر بوش آياده خض اين باطل اور طهدانه نظريات من ابني مثال آب تعا-ایی تقریر میں اس نے علماء پر تقید کی تحقیر کے الفاظ بو لے اور اسلام کا نام رسی انداز میں ذکر کرتے ہوئے کہاجہاں مادی طاقت ہوو ہاں ایمان کیا کرسکتا ہے، جہاں توپ کا کولہ کرے وہاں ایمان کیا کرسکتاہے اس پر علامہ مولانا مشاق احر کھڑے موے اور چیف کے ریمار کس برسخت احتاج کیا اور اپناموقف بیان کرنے کیلئے صدر اجلاس ست وقت ما نكاً علامه ممتاز احمد چشتی جوآب كے عزيز بيں اس وقت جامعه اسلاميه بل زرتطيم متصانبول نے اورائے براد يوزيز فقير محدنواز صاحب نے تائيد كى اور پھےدمریہ کے افسوسناک صورت حال کہ علاء میں سے کسی نے بھی کھدر ہوش کی

Click For More Books

بدنهانی برکوئی رومل ظاہرند کیا تھا" کیسر بدل می اور برطرف إن حضرات کی آواز

مو بخا كى مدرا جلاس نے مجوراً دفت دیا تو علامہ مشاق احمد چشتی نے ایمان كى اہمیت

كودام كيااور بزے وافتكاف انداز من مسعود كهدر يوش كى ترديدكى \_ آخروه ذليل موكر

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

عقبی دروازے سے نکل گیااوراس طرح تن کابول بالا ہوا۔ اس واقع سے تن گوئی
اورصدافت کاجوسق ملتا ہے امید ہے طلبہ کرام اس سے سے مت حاصل کریں گے۔
''مقام سنت' آپ کی اہم تھنیف ہے اس کی اشاعت کا اعزاز مکتبہ ہمریکاظمیہ
نیوملتان کو حاصل ہور ہا ہے (انشاء اللہ العزیز ''علم تغییراور مفسرین'' اور'' جمع وتر تیب
قرآن' بھی نئی کمپوزنگ سے جلد شائع کی جا کیں گی) بیگرانفقر تھنیف جہال مشکرین
مدیث کے اعتراضات کا تحقیق جواب ٹابت ہوئی ہے ، وہال اہل علم و تحقیق کے ہال
ایک بلند پایہ ماخذ کی حیثیت سے بھی جگہ پاچگی ہے۔ اس کتاب کی وقعت اور
مصنف منظلہ کی عظمت کیلئے یہی کافی ہے کہ اس کی تقریب (مقدمہ) غزالی
مصنف منظلہ کی عظمت کیلئے یہی کافی ہے کہ اس کی تقریب (مقدمہ) غزالی
زماں امام اہل سنت حضرت علامہ سیدا حمد سعید کاظمی رحمۃ اللہ علیہ کے متند قلم
کافیضان ہے۔ اللہ تعالی جو جیب الاعلی کی قولیت کاشرف عطافر مائے ، ایمن۔
کافیضان ہے۔ اللہ تعالی جو جیب الاعلی کی قولیت کاشرف عطافر مائے ، ایمن۔

۱۳۲۸مضمان الهبارک ۱۳۲۸اه مطابق سانت اکتوبر ۲۰۰۷ء

نقريب ازغزالي زمال امام المست

حضرت علامه سيدا حمد سعيد شاه صاحب كاظمى رحمة الله عليه مهتم وسابق شيخ الحديث جامعه انوار العلوم ملتان بيشم الله الرَّحُمانِ الرَّحِينِ الرَّحِينِ الرَّحِينِ الرَّحِينِ الرَّحِينِ الرَّحِينِ الرَّحِينِ

اَلْمَ حَمْدُ لِللّٰهِ وَكُفَى وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ اللّٰذِينَ اصْطَفَى المَّابَعَدُ. تارِئُ اسلام مِن فتنا انكار حديث كا آغاز خوارج كظهور سهوا بحصمة زلد كرور مِن فاصى تقويت بَنِي مُرائم راتخين اورعلائ دين نه ابني على اور روحانى قوتول كو بروئ كار لاكراس روكا، اس كے بعد ماده بحق ما الحاد اور لاد بنى كا دور آيا جس مِن اسے دوباره سرا شانے كاموقع ملا، گويا فتنه الكار حديث كى دبى ہوئى چنگارى خرمن ايمان كوجلانے كے لئے بحر ك المرافع جمانے كى كوشش كرنا برائل علم مسلمان كا فرض اولين ہے، زير نظر مقال الى جدوج بد كے سلسلے كى ايك كرئى ہے۔

فاضل جلیل مولانا مشاق احد صاحب کوار وی کابید مقاله معاندین سنت اور منکرین حدیث کے سر پر کو یا ضرب قلیم ہے۔ اس مقالہ میں بحث کے ہر پہلوکو دلائل و براہین کی روشنی میں اجا کر کیا گیا ہے، منکرین ومعاندین

کے تمام اعتراضات اور محکوک وشبہات کا پوری طرح ازالہ کردیا گیا ہے،
انداز بیان دکش اور دلنشین ہے، زبان نہایت سلیس اور دلائل انتہائی قوی
ہیں، محکرین سنت کے پاس کوئی مضبوط دلیل نہیں، بدعقیدگی کی بنا پران کی
طرف سے چنداعتراضات پیش کیے جاتے ہیں جوشکوک ضعیفہ واوہام رکیکہ
سے زیادہ وقعت نہیں رکھتے ہیں۔

مادی اور لادینی طاقتوں کے سہارے بیفتندا کھر رہا ہے لیکن جس طرح بینشاۃِ اولی کے دور میں ناکام رہا، انشاء اللہ ابھی کامیاب نہ ہوسکے گااور کتاب وسنت کی روشنی میں دین اسلام اور شریعت کاحسن و جمال ہمیشہ چیکٹار ہےگا۔

منکرین حدیث کے اہم ترین شکوک وشبہات حسب ذیل ہیں۔ ا-قرآن کریم جامع اور کمل کتاب ہے اس کئے حدیث کی ضرورت نہیں۔

۲-احادیث کا مجموعه عمد رسالت سے تقریباً دوڈ ھائی سوسال بعد میں جمع ہوالہٰذا قابل اعتادٰہیں۔ میں جمع ہوالہٰذا قابل اعتادٰہیں۔

۳-احادیث ظنی بیں اور اتباع ظن کی قدمت قرآن مجید بیں وارو ہےاس لئے وہ قابل اتباع نہیں۔ سے اس لئے وہ قابل اتباع نہیں۔ سم-اکٹر احادیث قرآن کے خلاف بیں ،اس لئے قابل قبول نہیں۔

۵-احادیث میں تعارض ہے اس لئے وہ معتبر نہیں۔ جامع اور مخضر الفاظ میں نمبر وار اِن کا از الہ ہدیہ ناظرین ہے۔ ا-بے شک قرآن جامع اور کمل کتاب ہے مگر ہم اس کو بجھنے اور اس پڑمل کرنے کے لئے اس کی تفییر وتو ضیح کے محتاج ہیں، حدیث اس کی تفییر وتو ضیح ہے لہٰذا ہمیں اس کی ضرورت ہے۔

يهال بيشبه واردكرنا درست نبيس كهقرآن واضح اورمفصل بالبذا اس کی تفییرونو منبح کے لئے حدیث کی حاجت نہیں کیونکہ قرآن یا ک کا واضح اور مفصل ہونا حدیث نبوی اور بیانِ رسالت کی روشی میں ہےاس لئے اللہ تعالى فرمايا ويُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ (كَتَابِ وَكَمْتَ كَاسَكُمانا نی علیدالصلوة والسلام کا کام ہے ) تعلیم نبوی کے بغیر کتاب کاعلم حاصل نبیں موسكتا، دوسرى حكم فرما بالتُبَيّن لِلنَّاسِ مَانُزِّلَ إِلَيْهِمُ، معلوم مواكرالله تعالى کی نازل فرمودہ کتاب کا بیان رسول (ﷺ) کا کام ہے۔ورنہ بتائے کہ أقيسمواالصلوة كابيان اورا قامت صلوة كي تفضيل اوراى طرح اداءزكوة کی تو منع قرآن کے الفاظ میں کہاں ہے؟ بیانِ رسول (ﷺ) کی روشی میں بإنج نمازون ان كى ركعتول كى تعداداورمقادىرزكوة كاعلم بميس عاصل موا\_ يهال بيرحقيقت بمحى كمل كرسامني أسمني كهسنت وحديث كتاب الله كالمعنى بهاورظا بربه كه اَلْقُرانُ اِسُمٌ لِلنَّظْمِ وَالْمَعْنَى جَمِيْعًا (لفظ

اور معنی دونوں کا مجموعہ قرآن ہے) ٹابت ہوا کہ سنت نبوی اور حدیث رسول عین قرآن ہے جس کا انکار قرآن کا انکار ہے۔ رہایہ شبہ کہ قرآن قطعی ہے اور حدیث ظنی اگر حدیث کوقر آن کامعنی قرار دے کراہے عین قرآن کہا جائے تو قرآن بھی ظنی ہوگا، ہر گز قابل اعتناء نہیں کیونکہ ہم نے جس سنت اور حدیث کوعین قرآن قرار دیا ہے وہ سنت متواتر ہ اور حدیث متواتر قطعی ہے، جیے نمازوں کے بانچ ہونے کی حدیثیں اور تعدادر کعات کی روایات، ارکانِ صلوٰۃ ومقادر زکوٰۃ کے بیان میں قطعی اور متواتر احادیث یقیناً عین قرآن کے علم میں ہیں جن کا انکار الفاظِ قرآن کے انکار کی طرح کفرہے۔ باقی رہیں وہ احادیث جواخبار آحاد ہیں تو اگر چہوہ عین قرآن ہیں مرمتعلقات قرآن سے ضرور ہیں، اس فتم کے ظنیات الفاظ قرآن کے متعلقات میں بھی یائے جاتے ہیں تمام قراءات آحادای قبیل سے ہیں جن كا انكارمكن نبيل\_اسى طرح ان احاديث آحاد كا انكار بھى شرعاً ممكن نبيل جو باعتبار معنی متعلقات قرآن سے بیں اس بنا پراد لشرعید کی جارت میں ہیں: ا-قطعى الثبوت قطعى الدلالة ٢-قطعي الثبوت ظني الدلالة ٣- ظنى الثبوت ظنى الدلالة يم ـظنى الثيوت قطعي الدلالة

پہلی شم کی مثال جیسے قُلْ هُوَ اللّٰهُ اَحَدُ کہا سکا ثبوت اور دلالت دونوں قطعی ہیں اور دوسری شم جیسے یَتَوبَّ مُصْنَ بِاَنْفُسِهِنَّ فَلَافَةَ قُرُوءِ کہ یہاں لفظ قُرُوءُ منقول متواتر ہونے کی وجہ سے قطعی الثبوت ہے گرجی یا طہر پراس کی دلالت ظنی ہے اور لفظ قُلُه کے معانی متعددہ میں سے سی ایک معنی پراس کی دلالت بھی ظنی ہے۔

چوتھی تم کی مثال صدیت کو تکان بعدی نبی لگان مُحمَر ہے کہ خبر واحد ہونے کی وجہ سے اس کا ثبوت طنی ہے مگرا پے معنی پراس کی دلالت قطعی ہے، ٹابت ہوا کہ ظلیت کو مطلقاً قرآن کے منافی قرار دینا درست نہیں۔

دوسرے شبہ کا ازالہ کسی بات کامحفوظ رہنا ضبطِ کتا بت پر منحصر نہیں، ضبطِ صدر بھی حفاظت کے لئے کافی ہے بلکہ ان دونوں میں اصل ضبطِ صدر ہی ہے، یہی وجہ ہے کہ قرآن پاک کے نسخوں میں کتابت کی غلطی بذر بعہ حفاظ نکالی جاتی ہے۔

اسانیو میجہ کے ساتھ احادیث نبویہ عہد محابہ سے لے کر تدوین حدیث کے دور تک محدثین کے سینوں میں محفوظ رہیں، اسنادا مت محدید کا خاصہ ہے اُم سابقہ میں سے کوئی امت الی نہیں پائی گئی جس نے اپنے نبی خاصہ ہے اُم سابقہ میں سے کوئی امت الی نہیں پائی گئی جس نے اپنے نبی کی کسی بات کوسند متصل کے ساتھ نقل کیا ہوجس کی حکمت رہے کہ شریعت

تحدید آخری شریعت ہے اس لئے قیامت تک نبی آخرالز مال کے کا سنت کریمہ اور سیرت طیبہ کا محفوظ رہنا ضروری ہے، اس کے بغیر قرآن کا سجھنا اور اس بڑمل کرنا ناممکن ہے۔ چنانچہ راویانِ حدیث کے جملہ احوال کو محدثین نے ضبط کیا، علم اساء الرجال کی وسعت بے پایاں کو ملاحظ فرمائیں جس کی روشنی میں جھوٹ اور کے دن اور رات کی طرح نمایاں ہوگیا۔ عہدر سالت سے لے کرمصنفین کتب حدیث تک کوئی دورا بیانہیں عہدر سالت سے لے کرمصنفین کتب حدیث تک کوئی دورا بیانہیں جس میں ضبط اور تدوین مفقود ہو، یہ تسلسل اور اتصال اس شبہ کا استیصال کرنے کے لئے کافی ہے۔

نفس کتابت حدیث عبد نبوت سے لے کرآخر تک ثابت ہے البت موجودہ کتب کی صورت میں احادیث کی نشر واشاعت میں تاخیر ہوئی گراس سے احادیث کے شوت میں کوئی شبہ پیدائیں ہوتا ورند عبد عثمانی تک جمع قرآن کی تاخیر بھی اس می کے شبہات کی بنیاد بن سکتی ہے (الْعَیَادُ بِاللّهِ الْمُحوِیْم)

میں اس میں کے شبہات کی بنیاد بن سکتی ہے (الْعَیَادُ بِاللّهِ الْمُحوِیْم)

احادیث متواترہ ، عام ازیں کہ ان کا تواتر لفظی ہویا معنوی ، ببرصورت قطعی احادیث متواترہ ، عام ازیں کہ ان کا تواتر لفظی ہویا معنوی ، ببرصورت قطعی بیں ہاں! خبار آحاد فلن بیں گران کی ظلیت موجب ردنیں ۔ محرین حدیث کا یہ کہنا کہ اللہ تعالی نظری کی اتباع سے دوکا ہے اور اسے ندموم قرار دیا ہے کا یہ کہنا کہ اللہ تعالی نظری کی اتباع سے دوکا ہے اور اسے ندموم قرار دیا ہے کا یہ کہنا کہ اللہ تعالی خاتر نبیس دجل وفریب ہے۔

قرآن نے تین سم کے طن کی فرمت فرمائی ہے۔ ایک وہ جوسوء پر مبنی ہو جے سوء خل کہتے ہیں، اِنَّ بَسعُ حَلَ السطَّنِ اِلْمَّ سے بہی مراد ہے۔ دوسر نے طن جاہلیت سے روکا ہے۔ تیسر نے وہ ظن جوش کے مقابل اور اس کے خلاف ہو، اس کے خلاف ہو، اس کے خلاف ہو، اس کے خلاف ہو، اس کے خلاف ہو اور ولیل قطعی اس کے خلاف پر پائی جائے ہی ظن واقعی مردود ہے۔ مثلاً کوئی خبر واحد آیت قرآن یہ کے صریح خلاف بوئی جائے ، ایساظن واقعی مردود ہے۔ مثلاً کوئی خبر واحد آیت قرآن یہ کے صریح خلاف بوئی جائے وہ وہ یقیناً واجب الرد ہے لیکن ہمارا کلام تو ان اخباراً حادیش ہے جو کسی آیت یا حدیث متواتر کے خلاف نہ ہوں بلکہ قرآن کی تغییر وتو شیح کرتی ہوں ، ان کی احتیار وتو شیح کرتی ہوں ، ان کی احتیار وتو شیح کرتی ہوں ، ان کی احتیار کو فرموم کہنا خود فرموم ہے۔

اخبار آ حاداوردلیل فنی کوخود قرآن نے معتبر مانا ہے وَ شَهِدَ شَاهِدَ مِنْ اَهْلِهَا " زیخا کابل سے ایک گواہ نے (یوسف علیہ السلام کی براک پر) گوائی دی " یہاں صرف ایک گواہ کی گوائی کا ذکر ہے ۔ سورة القصص میں ہے وَجَاءَ رَجُلٌ مِنْ اَقْصَی الْمَدِیْنَةِ یَسْعٰی " ایک آ دی شہر کے پر لے کنارے سے دوڑتا ہوا آیا" اس نے مولی علیہ السلام کوخبر دی کہ لوگ آپ کے کنارے سے دوڑتا ہوا آیا" اس نے مولی علیہ السلام کوخبر دی کہ لوگ آپ کے کارے کے ایک آ دی کی خبر پراعتاد کیا اور وہاں سے چلے جا کیں چنا نچہ موک علیہ السلام نے ایک آ دی کی خبر پراعتاد کیا اور وہاں سے چلے گئے۔

میر قرآن مجید میں فرمایا اِسْعَشْهِدُوا شَهِیْدَیْنِ مِنْ رِ بَحَالِکُمُ الایہ نیز قرآن مجید میں فرمایا اِسْعَشْهِدُوا شَهِیْدَیْنِ مِنْ رِ بَحَالِکُمُ الایہ

یعنی صرف دومردول یا ایک مرداوردو کورتول کو کواه بنانے کا تھم دیا، زنا پر چار گواه بنانے کا تھم دیا، زنا پر چار گواه طلب کے اور فر ما یا اَر بَسَعَةِ شُهَدَآءَ ظاہر ہے کہ تو انتر کے بغیر قطعیت پیدائیس ہوتی دو گواہ ہول یا چار بہر حال ان کی بات ظنی ہوگی محرقر آن نے اسے ثبوت کے طور پر تشکیم کیا، معلوم ہوا کہ اخبار آ حاد اور دلائل ظنیہ کو مطلقاً نا قابل قبول کہنا قر آن کی روشنی میں قطعاً غلط ہے۔

پانچواں شبہ، کہ اکثر احادیث قرآن کے خلاف ہیں، پر کاہ کے برابر بھی وقعت نہیں رکھتا، اس شبہ کی بنیاد منکرین کا بیہ خیال ہے کہ جو بات قرآن میں صراحة فدکور نہ ہواور حدیث میں آجائے تو وہ خلاف قرآن ہے حالانکہ بیچے نہیں ہے، صلوات خسہ، تعدادِر کعات، مقادیرز کو قادر بے ثار تفصیلات قرآن میں صراحة فدکور نہیں، جن احادیث میں وہ تفصیلات فدکور ہیں، کیا انہیں خلاف قرآن کہا جائے گااورا گر بالفرض کوئی احمق انہیں خلاف قرآن کہا جائے گااورا گر بالفرض کوئی احمق انہیں خلاف قرآن کہتا ہے تو وہ اقامةِ صلو قاوراداءِز کو قاکر یصنہ کی طرح ادا کر بگا۔

معلوم ہوا کہ خلاف قرآن کے بیمعنی غلط ہیں بلکہ وہ باتیں خلاف قرآن ہوں ، یعنی قرآن ہیں کی قرآن ہوں ، یعنی قرآن ہیں کی بات بات کا جوت ہواور صدیث ہیں اس کی نفی پائی جائے یا قرآن ہیں کی بات کی نفی ہواور صدیث ہیں اس کا جبوت وار دہوتو یقینا وہ صدیث قرآن کے خلاف ہوگی مراحکام قرآن کی تشریح جن احادیث میں وار دہوئی انہیں کی طرح بھی خلاف قرآن قرار نہیں دیا جاسکتا، مثلاً شادی شدہ آزاد مسلمان مرد وورت کے لئے زنا کی سزا سنگسار کرنا قرآن مجید میں صراحت نہ کورنہیں، احادیث میں وار دہے نہیں۔ احادیث میں وار دہے ہیں۔

ہم بار بارعوض کر چکے ہیں کہ ارشادات قرآنیہ میں مراد الہی کا بیان منصب رسالت ہے یُعَلِّمُهُمُ الْحِتَابَ اور لِتُبَیِّنَ لِلنَّاسِ مَانُزِّلَ بِیان منصب رسالت ہے یُعَلِّمُهُمُ الْحِتَابَ اور لِتُبَیِّنَ لِلنَّاسِ مَانُزِ لَ الیُّهِ ہے وہ گرآیات روز روش کی طرح اس حقیقت کو واضح کر رہی ہیں ، بنظر انصاف و یکھا جائے تو رجم کا مسئلہ بالکل ای نوعیت کا ہے ، سورة النساء میں اللہ تعالی نے زائیہ ورتوں کے بارے میں فرمایا کہ ان کی برفعلی پرچارگواہ بنالواور انہیں گھروں میں مقیدر کھو حَتَّی یَتَوَفِّهُنَّ الْسَمُونُ اللهُ لَهُنَّ سَبِیگلا یہاں تک کہ انہیں موت آجائے یا اللہ تعالی ان کے لئے کوئی راہ بیدا کروے۔

· معلوم ہوا کہ اس آیت و کریمہ کے نزول تک زنا کی کوئی حد اللہ

تعالى كى طرف مد مقررتبين موئى تقى البته اشارة اس كاذكركرديا كيا تفاأور وه الثاره أوي بنع عل الله لهن سبيلا من مذكور ب حس كى وضاحت غير شادى شده كے فق مىس سورة نوركى آيت الزّانية والزّاني فَاجْلِدُوا كُلّ وَاحِيدٍ مِّنهُ مَا مِائَةً جَلْدَةٍ مِن فرمادي كَن اورشادي شده زاني وزانيك سزاسورة المائده مين توراة كے حكم رجم كو قرآني شريعت مين شامل فرماكركردى كئى اورار شاوفرمايا وكيف يستحسيكم ونكك وَعِنْدَ هُمَ التُّوْرَاةُ فِيهَا حُكُمُ اللهِ. الآيتِ مباركه مِن عَكمُ الله عن مرادشادى شده عورتوں کا رجم ہے جبیبا کہ رسول کریم اللے کے عمل مبارک ہے اس کا قطعی ثبوت موجود ہے۔ توراۃ کے بعض دیگراحکامات کو بھی شریعت محمدی میں شامل فرمایا گیا جیسا که اس سورهٔ ما نده میں ہے و تکتبنا عَلَيْهِمْ فِيْهَا أَنَّ السنَّفُسَ بِالنَّفُسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ الآبة جس طرح تورات كابيهم تضاص شريعت محدى كانتكم قرارديا حميا بالكل اسى طرح تورات كانتكم رجم بحى شريعت محدييلي صاحمها التحية كاحكام من شامل موكنيا اور بيحقيقت واضح موكر سامنة سي كرسورة النوركي آيت ألو انيئة وَالزَّانِي مِن قطعاً غيرشادي شده زانی اورز اندیکی سزائیس مرادیس-

منکرین حدیث یہاں ایک ضعیف شبہ دارد کرتے ہیں جس کا خلاصہ بیہ ہے اللہ تعالی نے زائیہ باندی کی سزازانیہ محصہ کی سزا کی نسبت

تصف قراردى بهسورة النساء مل فرمايا فسان أتين بف عِفاحِ شَدٍّ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَناتِ مِنَ الْعَذَابِ. محصنات كمعنى بين ثادى شده عورتیں ایسی صورت میں اگر شادی شده زانیه کی سزارجم ہوتو باندی کی مزامحصنات كى مزا كانصف نہيں ہوسكتى كيونكدرجم كى تنصيف نامكن ہے،اس کتے محصنات کی سزا سوکوڑے ہی ہوسکتے ہیں جن کا نصف پیجاس کوڑے زانیہ باندی کو مارے جائیں گے، جیرت ہے کمئرین حدیث نے نِسصف مًا عَلَى المُمْحُصَناتِ مِن محصنات كمعنى شادى شده عورتيل سجه لئے۔ منکرین حدیث کا بیشبہ جیرت انگیز ہے، کاش وہ اس آیت کے ابتدائی حصه کود مکھے لیتے تو آہیں قرآن میں اس تحریف معنوی کی جرأت نہ موتى -الآيت كى ابتداء بس الله تعالى فرمايا وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعُ مِنْكُمُ طُولًا أَنْ يُسُكِحَ الْمُحْصَناتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَّامَلَكَتْ أَيُمَانُكُمُ مِنْ فَتَيَسَاتِكُمُ الْمُوْمِنَاتِ لِعِنْ تَم مِن سِيحِيْض (غيرمملوكه) آزادايمان. والى عورتول سے شادى نەكرسكتا موتو وه ايمان والى مملوكى بانديول سے نكاح كرسكتا ب- يهال محصنات كوفتيات مملوكات كے مقابلہ میں ذكر كيا كيا ہے، الكي صورت مل محصنات يصمرا وقطعنا غيرشادي شده آزادعورتنس بي جوكسي کی مملوکہ ندہوں نہوہ کسی کی منکوحہ ہول کیونکہ منکوحہ غیرے نکاح حرام ہے۔ ظاہر ہے کہ کنواری آزاد مورت اگرزنا کر ہے تواس کی سزار جم نہیں

بلکہ سوکوڑے ہیں، اس کی نصف لیعنی پچاس کوڑے باند بول کی سزامقرر ہوتی، منکریں حدیث نے ہرجگہ مصلت کے معلٰی شادی شدہ عور تیل سمجھ دکھے ہیں، بیان کی لاعلمی اور غلط نہی ہے، دراصل محصنات کے معلٰی ہیں وہ عور تیل مجد بیل جو حصار میں ہول، حصار تین ہیں۔ اسلام، حریت اور ثکاح، قرآنِ مجید میں محصنات کا لفظ منکوحہ عور توں کے لئے بھی وارد ہے جیسے وَ الْمُحْصَنَاتُ مِنَّ الْمِنْسَاءَ وَلَا مَامَلَکُتُ اَیُمَانُکُم .....

يهال المحصنات مسعم منكوحات مراد بي ليكن منكرين حديث كى پیش کرده اس آیت سے شادی شدہ عورتیں مراد ہیں بلکہ مسلمان کنواری آزادعورتیں مراد ہیں جونکاح کے حصار میں نہیں بلکہ اسلام اور حریت کے حصار میں ہونے کی وجہ سے محصنات قرار یا ئیں جیبا کہ اس آیت کے ابتدائى حصهت ومَسنُ لَسمُ يَسْتَطِعُ مِنْكُمْ طَوْلًا أَنْ يُنْكِحَ المُعُصَناتِ كَالفاظل كريك بين كديهال محصنات عيكوارى آزاد عورتیں مراد ہیں، اس طرح حلال عورتوں کے بیان میں سورۃ المائدہ کی آيت ہے وَالْـمُـحُصَنْتُ مِنَ الْمُؤْمِنْتِ وَالْمُحْصَنْتُ مِنَ الَّذِيْنَ أو تُسوا السيحناب، يهال بهي الحصنات سدونول جكه غيرشادي شده عورتیں مرادیں کیونکہ منکوحہ سے نکاح حرام ہے۔

واضح ہوکہ فَعَلَیُهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَی الْمُحْصَنَٰتِ مِنَ الْسَعُنَٰ الْمُحْصَنَٰتِ مِنَ الْسَعَدُابِ سےمرادآ زاد کواری عورتوں کی سزاہے اور وہ سوکوڑے ہی ہے جس کا نصف پچاس کوڑے بائد یوں کی سزام قررکی گئی ''وَلِلْہِ الْحَمُدُ' مَسَلَانِ صَلَّى اللَّهِ الْحَمُدُ' مَسَلَانِ صَلَّى اللَّهِ الْحَمُدُ وَلَا فَ وَرَآن قرار دینا ایک مخالط تھا جواس بیان میں دور ہوگیا۔

ہرمنصف مزاج اہل علم اس حقیقت کو مجھ سکتا ہے کہ قرآن مجید کے احکام کی وضاحت احادیث ہے ہی مل سکتی ہے۔ بیلوگ تاریخی واقعات کو تشكيم كرليتة بين حالانكه ومعتبرا ومتصل اسانيد يسيمنقؤل نبيس موتة كيكن احادیث نبوریکونیس مانت جبکدان کی اسانیدمعتره متصله سب کے سامنے موجود ہیں،رجم کی احادیث تو اس قدرمشہور ومعروف ہیں کہ تاریخی نقط نظر سيجى ان كا انكار ناممكن ہے،عہدرسالت اورعہدخلا دنىت راشدہ میں رجم يرغمل ہوا،اسلامی حکومتوں کا کوئی دورابیانہیں جس میں رجم کومتروک قرار دیا سميا ہواوران كا ثبوت شهرت وتواتر ہے ہم تك پہنچا قرآن میں اصل تحكم موجود ہے، البنتہ اس کی وضاحت حدیث اور سنت بنوی میں یائی گئی، اسی صورت ميں ان حاديث كوخلاف قرآن قرار دينا دين متين اور شريعت محمر بيه كوسخ كرنانبين تو اوركيا ہے؟ الله تعالی اس فتنه سے بچائے اور اپنے وين كو

30

وشمنان دین مے محفوظ رکھے۔ امین،

وَصَـلَى اللّهُ تَعَالَى عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ وَنُورِ عَرُشِهِ سَيِّدِنَا وَمَوْلانَا مُحَمَّدٍ وَالِهِ وَصَحْبِهِ اَجْمَعِيْنَ.

الفقیر السیداحدسعیدالکاظمی غفرله ۸فروری ۱۹۷۷ء

## حَامِدًا وَّمُصَلِّياً

## يبش لفظ

اہل علم حضرات سے بیہ حقیقت پوشیدہ نہیں کہ کتاب وسنت میں ایسابا ہمی گہراربط ہے کہ ایک وچھوڑ کر دوسرے کوتھا منا ناممکن ہے، یہی دو وہ بنیادی اصول ہیں جن پردین کی پوری عمارت قائم کی گئی ہے، یہی وہ بنیادی اصول ہیں جن ہیں قرآنِ مجید نے عروہ وہ اُلی اور جبل متین سے بنیادی حقیقی اصول ہیں جنہیں قرآنِ مجید نے عروہ وہ اُلی اور جبل متین سے تعبیر کیا ہے اوران سے تعبیر کیا ہے اوران سے علی و بنیادِ صلالت تھہرایا ہے، رسول کریم کی اور ان سے مسلے کو بنیادِ ہدایت قرار دیا اوران سے علی کے اس حقیقت کو بیان کرتے ہوئے فرمایا۔

تَوَكُتُ فِيَكُمُ اَمُرَيُنِ لَنُ تَضِلُوا مَاتَمَسَّكُتُمُ بِهِمَا كِتَابُ اللهِ وَمُنَّةُ رَسُولِهِ . (الحديث) ل

"میں تم میں دو چیزیں چھوڑ کر جارہا ہوں ،اگرتم انہیں مضبوطی سے تھا ہے رہو گئے تو گمراہ نہیں ہو گئے ، ان میں ایک تو اللہ کی کتاب ہے اور دوسری رسول خدا ﷺ کی سنت ہے '۔

تاریخ شامد ہے کہ جب تک مسلمانوں نے کتاب وسنت سے قلبی رابطہ قائم رکھا اوران کی اہمیت وعظمت کو پیش نظر رکھا تو کسی فتنے کو سراٹھانے لے مؤطا امام مالک، باب النبی عن القول فی القدر ہم ۲۰۰۰۔ ایسنا متدرک عالم جام جام ہے۔

کی جرائت ندہوئی کیکن جب سے بعض کوتاہ اندیشوں نے حدیث کی اہمیت کو گھٹانے کی کوشش کی اور اس شہرگ کو کا منے کی جمافت کی ، اسلامی نظام حیات کی برکات سے لوگ محروم ہو گئے۔

تاریخ سے پتا چلنا ہے کہ پہلی صدی ہجری کے اختیام تک مسلمان حدیث کی اہمیت پرمتفق رہے۔ دوسری صدی ہجری کے اوائل میں اس فتنے نے سراُٹھایا چنانچہ حافظ ابن حزم اندلبی لکھتے ہیں:

وَايُنطَّ افَإِنَّ جَمِيعَ اهْلِ الْإِسُلامَ كَانُوا عَلَى قُبُولِ خَبُرِ الْوَاحِدِ النَّقَةِ مِنَ النَّبِيِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَجُرِئُ عَلَى ذَلِكَ الْوَاحِدِ النِّقَةِ مِنَ النَّبِيِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَجُرِئُ عَلَى ذَلِكَ كُلُّ فِرُقَةٍ فِي عِلْمِهَا كَاهُلِ السُّنَّةِ وَالْخَوَارِجِ وَالشِّيعَةِ وَالْقَدُرِيَّةِ كُلُّ فِرُقَةٍ فِي عِلْمِهَا كَاهُلِ السُّنَّةِ وَالْخَوَارِجِ وَالشِّيعَةِ وَالْقَدُرِيَّةِ كُلُّ فِرُقَةٍ فِي عِلْمِهَا كَاهُلِ السُّنَّةِ وَالْخَوَارِجِ وَالشِّيعَةِ وَالْقَدُرِيَّةِ حَتَى حَدَثَ مُتَكَلِّمُوا الْمُعْتَزُلَةِ بَعُدَ الْمَائَةِ مِنَ التَّارِيْخِ فَخَالَقُوا الْمُعْتَزُلَةِ بَعُدَ الْمَائَةِ مِنَ التَّارِيْخِ فَخَالَقُوا الْمُعَتَزُلَةِ بَعُدَ الْمَائَةِ مِنَ التَّارِيْخِ فَخَالَقُوا الْمُعْتَزُلَةِ بَعُدَ الْمَائَةِ مِنَ التَّارِيْخِ فَخَالَقُوا

تمام مسلمان رسولِ خداصلی الله علیہ وسلم سے روایت شدہ خبر واحد کے بول کرنے پر متفق تھے اوراس پرتمام فرقے الل سنت، جبریہ، قدریہ، شیعہ بھی اپنے علم کے مطابق عمل پیرا تھے یہاں تک کہ پہلی صدی ہجری کے بعد معظم کے مطابق عمل پیرا تھے یہاں تک کہ پہلی صدی ہجری کے بعد معظمینِ معتز لدکا دور آیا جنہوں نے اس اجماع کی مخالفت ک'۔ خوارج اور معتز لہ نے سب سے پہلے فتنہ وا نکار حدیث کو ہوا دی خوارج کو انکار سنت کی ضرورت اس لئے پیش آئی کہ وہ ملت میں جو انتشار خوارج کو انکار سنت کی ضرورت اس لئے پیش آئی کہ وہ ملت میں جو انتشار

ل الاحكام في اصول الاحكام ج اص ١١١٠.

اورافتراق پھیلانا جائے تھے سنت رسول بھاس کے لئے سب سے بری ركاوث تقى ان كى راه ميں رسول اكرم بھا كے وہ ارشادات حائل تنے جواُن کے انتہا پیندانہ نظریات کے برخلاف ایک معتدل مسلک کی دعوت دیتے تنے اس کئے انہوں نے سنت کے بارے میں طرح طرح کے شکوک وشبهات ڈالنے اور اس کے واجب الاتباع ہونے کی حیثیت کو کم کرنے کی كوشش كى معتزله في سنت رسول كے بارے ميں اس كئے غلط نظريہ پيش کیا کیونکہ وہ بونانی فلسفہ سے بے حدمتا تر منصاور اس حد تک ذہنی طور پر تنكست خوردہ تنے كہ فلسفہ يونان كے آگے قرآنی حقائق تو ژمروڑ كرپیش كرئے میں كوئی جھجك محسوس نہیں كرتے تھے۔ جب انہوں نے ويكھا كہ ستنن نبوريكا بهت بزاذ خبره انيها ہے جوفلسفہ بونان كےنظريات سے متضادم ہے توانہوں نے احادیث کی جست سے انکار کرنا شروع کر دیا، تاہم بیا نکار اخبارة حادتك محددتها\_

اس دور کے علماء ربانیین نے اس فننے کا بری جراکت اور یامردی سے مقابلہ کیا چنانجہ سب سے پہلے امام شافعی نے اپنی مشہورتصنیف « الرساله 'اور « كتاب الام ' كى سانوين جلد مين اس فتنه كار دكيا اور سنت كى اہمیت کوواضح کیا۔امام احمد بن عنبل نے بھی اس سلسلے میں ایک جزء تصنیف كى جس كالمجهد حصد علامدابن قيم في اعلام الموقعين كى دوسرى جلد مين تقل كيا ہے۔ اس طرح امام غزالی نے "استصفی "میں اور حافظ ابن حزم نے

"الاحكام فی اصول الاحكام" میں اور محمد بن ابراہیم وزیر نے "الروض الباسم
"میں سنت کی اہمیت کو واضح کیا اور فتنہ انکار سنت کا بلیغ رد کیا۔ متاخرین
میں علامہ جلال الدین سیوطی نے بھی اس موضوع پر رسالہ تصنیف کیا بعد میں
میں علامہ جلال الدین سیوطی نے بھی اس موضوع پر رسالہ تصنیف کیا بعد میں
میں علامہ جلال الدین سیوطی نے بھی اس موضوع پر رسالہ تصنیف کیا بعد میں
میں علامہ جلال الدین سیوطی نے بھی اس موضوع پر رسالہ تصنیف کیا بعد میں
میں علامہ جلال الدین سیوطی نے بھی اس موضوع پر رسالہ تصنیف کیا بعد میں

علماء كرام كى مسلسل كوششون كالتيجه بيدنكلا كه بيدفتنه كافي عرصه تك دبا ر ہااورات سراٹھانے کی جراُت نہ ہوئی۔پھراس فننے نے تیرہویں صدی میں سراٹھایالیکن اب اس کا مرکز عراق کی بجائے ہند کی سرز مین بنی۔سب سے پہلے سرسید احمد خال اور مولوی چراغ علی نے اس کی ابتدا کی پھر مولوی عبداللہ چکڑ الوی نے اس کا بیڑا اٹھایا ، بعد میں مولوی احمد الدین امرتسری نے اس کی قیادت کی ، پھر جناب اسلم جیراجپوری اس فننے کو لے کر آگے بردھے، پھراس کی قیادت ان کے شاگر درشید چودھری غلام احمہ پرویز کے حصے میں آئی جنہوں نے رفتہ رفتہ اسے صلالت کی آخری حد تک پہنچا دیا۔ چندسال ہوئے ڈاکٹر نصل الرحمٰن انصاری نے بھی بڑی ہوشیاری اور جالا کی سے اس فننے کو ہوا دینے کی کوشش کی ہے، ان کے سامنے ان کے بیشرؤوں کی غلطیاں بھی ہیں اوروہ تلخ تجربے بھی جواس تحریک کی ناکامی کے اسباب ہے،اس کئے انہوں نے بری احتیاط کے ساتھ اس میذان میں قدم رکھا ہے۔ انہوں نے ادارہ تحقیقات اسلامیہ کے مجلہ " فکر ونظر" میں جو پھھ لکھا ہے ہم نے اسے غور سے پڑھا ہے اور بار بار پڑھا ہے جس کے بعد ہم اس

نتیج پر مہنیے ہیں کہ اِن کا فتنہ اُن منکرین سنت سے بھی زیادہ خطرناک ہے جو تحكم كھلاسنت رسول ﷺ كى جميت كاانكار كرتے ہيں۔ بيصاحب اينے آپ كو سنت کا قائل ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور قارئین کو بار بار اس مغالطے میں ڈالنے کی سعی میں مصروف ہیں کہ وہ سنت کوایک حقیقت ِ ثابتہ سلیم کرتے ہیں مستشرقین کے تصور سنت پر کہیں کہیں تقید بھی کرتے ہیں کیکن باتوں باتوں میں وہی کچھ کہہ جاتے ہیں جومتنشر قین کہتے ہیں۔سنت کو برائے نام شلیم بھی کرتے ہیں لیکن سنت کی تشریح اس انداز میں کرتے ہیں جس سے کم از کم جمہور اہل اسلام تو ضرورنا آشنا ہیں۔وہ سنت کو ارتقاً پذیر ثابت کرنے کے کئے حالات ِ زمانہ کے مطابق اس میں ترمیم وتنتيخ كونهصرف جائز بلكه جزوسنت سمجصته بين اور پھران كى جرأت ويكھئے كه اس مذموم اندازِ فكر ميں خلفاءِ راشدين اور ائمه مجتهدين کو بھی اپنا ہم نوا ثابت کرنے کی نا کام کوشش کرتے ہیں۔

ان کی ایک اور گہری چال بھی خاص طور پر قابل خور ہے کہ سنت اور صدیث کے درمیان بُعد کو ٹابت کرنے کے لئے '' تحریک عدیث' کوسنت کا خالف اور اتباع سنت کو اتباع حدیث کا مخالف قرار دیتے ہیں ہنن نبویی کی صاحبہا الصلو ق والسلام کے بارے میں ان کے خیالات کچھاس قتم کے ہیں کہ رسول اکرم کھی نے بہت ہی تھوڑا و خیرہ سفن چھوڑ ااور وہ بھی ان کے خیال میں غیر واضح اور ناکافی تھا ،سنت کی آ کینی الکیت سے انحراف کرنے خیال میں غیر واضح اور ناکافی تھا ،سنت کی آ کینی الکیت سے انحراف کرنے خیال میں غیر واضح اور ناکافی تھا ،سنت کی آ کینی الکیت سے انحراف کرنے

کے لئے انہیں یہ کہتے ہوئے بھی بھی ہم ہم ہوں کہ ہم ہوئی کہ رسول اکرم ﷺ کوقو می ریاست کی تنظیم میں مشغول رہنے کی وجہ سے اتنا وقت نہیں ملا کہ وہ زندگی کے لئے قوانین مرتب فرماتے۔

سنت کے بارے میں غلط نظریہ پیش کرنے کے ساتھ ساتھ ان کی تحریرے بیہ بات بھی نمایاں ہوجاتی ہے کہ وہ سیجے احادیث کے بارے میں بھی خواہ مخواہ شبہات ڈالنے کے بارے میں اپنے پیشرؤوں سے پچھ زیادہ پیچھے نہیں ،ہم نے مختلف روایات پران کے تنقیدی ریمارکس دیکھے ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اپنے ذہن میں پہلے سے ایک مفروضہ قائم كركيتے ہيں كەربىرىدىن فلال دور ميں وضع كى گئى ہوگى ،اس كے لئے فلاں فلاں عوامل اور محرکات ہوں گے۔وہ اصول فن کی روشنی میں نہ تو متن برکوئی کلام کر سکتے ہیں اورنہ ہی سند برکوئی سیح تقید،بس اپنے پیشروں اور زیادہ تر''یور ہی محسنین'' کے علمی سرمائے سے فائدہ اٹھاتے ہوئے،احادیث صحیحہ کے متعلق شکوک وشبہات ڈالنا ان کا بہت بڑا كارنامه نب جسے وہ تاريخي حقائق ، داخلي وخارجي شہادت اور خدا جانے کن کن حسین ناموں ہے موسوم کرتے ہیں؟

### انکارِ حدیث کے عین سائے

انکارِ مدیث کی صورت میں قرآن اور اسلام کے بنیادی اصولوں میں میں اس سے بنیادی اصولوں میں میں سے میں سے کے بنیادی اصولوں میں میں سے کے بعد قرآن میں سے کے بعد قرآن میں سے کے بعد قرآن میں سے کے بعد قرآن

کادامن تھامنا نامکن ہوجا تا ہے، یہی وجہ ہے کہ جن اوگوں نے احادیث کی ا ہمیت کا انکار کیا ہے انہوں نے قرآن اور اسلام کے بنیا دی تصورات پر بھی ہاتھ صاف کئے ہیں۔ عصر حاضر میں فتنہ انکار حدیث کے سرخیل چودھری غلام احمد پرویز صاحب نے قرآن مجید کوجس طرح اپنظام وستم کے لئے تختہ مشق بنایا ہے اس کا اندازہ حسب ذیل افتیاسات سے لگایا جاسکتا ہے۔

اولی الامریه می افتران کا تصور: الله ورسول سے مرادمر کزِ ملت ہے اور اولی الامرین میں اور کرنے ملت ہے اور اولی الامر سے مفہوم افسرانِ مانخت' لے اولی الامر سے مفہوم افسرانِ مانخت' لے ایک اور جگہ لکھتے ہیں:

ہے "رسول اللہ کے بعد خلیفۃ الرسول، رسول اللہ کی جگہ لے لیتا ہے اور اب خدا اور رسول کی اطاعت سے مراداس جدید مرکز ملت کی اطاعت ہے " بع

ذات باری تعالی کے بارے میں ان کے تھا کتی ومعارف سنے:

ہم "اور چونکہ خدا عبارت ہے ان صفات عالیہ سے جنہیں انسان اپنے اندر منعکس کرنا چاہتا ہے اس لئے قانونِ خداوندی کی اطاعت ورحقیقت انسان کی اپنی فطرت عالیہ کے نوامیس کی اطاعت ہے"۔ سے درحقیقت انسان کی اپنی فطرت والیہ کے نوامیس کی اطاعت ہے"۔ سے جنت وجہم کے بارے میں جمہور اہل اسلام سے ہٹ کر انہوں نے بیت وجہم کے بارے میں جمہور اہل اسلام سے ہٹ کر انہوں نے بیت فیصور چیش کیا ہے۔

ل معارف القرآن، جه ص ١٢٥ س ايناجه: ص ٢٨٧ س ايناجه: ص ٢٧٠ س

ہے ہیں مقامات نہیں ،انسانی فرات کی بعد جنت وجہنم مقامات نہیں ،انسانی فرات کی کیفیات ہیں 'الے ا

نماز کے بارے میں یوں قم طراز ہیں:

کے بہاں پرستش کی رسم کو میں پارسیوں (مجوسیوں) کے بیہاں پرستش کی رسم کو مماز کہا جاتا ہے'۔ میں

زكوة كے بارے میں برویز صاحب لکھتے ہیں:

اسلامی حکومت کے علاوہ کچھ نہیں ، جو اس کی اسلامی حکومت مسلمانوں پر عائد کرے ، اس نیکس کی کوئی شرح متعین نہیں کی گئی اس لئے مشرح نیکس کا انحصار ضروریات ولی پر ہے جی کہ ہنگامی صورتوں میں وہ سب النات القرآن، ج ابس ۱۲۷۰۲۔

النات القرآن، ج ابس ۱۳۸۸۔

النات القرآن، ج ابس النات القرآن، جو ابس کی مسلم النان النات القرآن، جو ابس کی مسلم النان النان

معطلوع اسلام شاره جون ۱۹۵۰ و مس سار

کی میروسول کرسکتی ہے جو کسی کی ضرورت سے زائد ہوللہذا جب کسی جگہ اسلامی حکومت نہ ہوتو پھرز کو ہ بھی ہاتی نہیں رہتی'۔ ل

تحتم نبوت کے بارے میں ان کی رائے ملاحظہ ہو:

'' 'ختم نبوت کا مطلب سے کہ اب دنیا میں انقلاب شخصیتوں کے ہاتھ میں نہیں بلکہ تصورات کے ذریعے رونما ہوا کرے گا اور انسانی معاشرہ کی باتھ میں ہوا کرے گا اور انسانی معاشرہ کی باگھ میں ہوا کرے گی'۔ ع باگھ میں ہوا کرے گی'۔ ع غور کا مقام ہے کہ یہ تم نبوت کے جیسے بنیا دی عقید سے کے ساتھ فدات نہیں تو اور کیا ہے؟

معراج جیسے عظیم ترین معجزه کاا نکاراور قرآنی آبیت کی تحریف معنوی تسمس طرح کی ہے اس کااندازہ حسب ذیل حوالہ سے لگاہیئے:

المجر (آیت قرآنی سُنت کا الّذِی اَسُوای بِعَبُدِه کے متعلق کھاہے)" خیال ہے کہ بیدواقعہ خواب کانہیں تو بیر حضور کا شب ججرت کا بیان ہے اس طرح مسجر انصلی سے مرادوہ مسجد ہے جسے آپ نے وہاں جا کر تقمیر کرایا"۔ سے

ہم نے مشتے نمونہ از خروارے کے طور پر چند مختفر اقتباسات پیش کردیے ہیں ،ان سے بخوبی اندازہ ہوسکتا ہے کہ انکار سنت کی کڑی کہاں جا کرملتی ہے اور انکار سنت کے نتیج میں اسلام کے بنیادی عقائد اور ارکانِ وین پرکس طرح ہاتھ صاف کیا جاتا ہے۔

ل قرآنی فیلے می ۳۷،۳۵ سیلم کے خطوط سیمعارف،جس می ۲۳۷\_

# فتنہ وا نکارسنت کو پھیلانے کے عام حرب سنت کی مہم جن مختلف مراحل میں سنت کے مقام سنت کے مقاف مراحل میں جاری ہے ہم اس مختصر سے مضمون میں اس پوری مہم کا تفصیلی جائزہ تو نہیں لے سکتے تاہم اجمالاً کچھ کہد دیتے ہیں ،منکرین سنت کے حرب یہ ہیں: (۱) احادیث کو مشکوک ثابت کرنے کے لئے منتشر قین نے جو کچھ کام اب تک کیا ہے اسے انتہائی خوش اسلوبی کے ساتھ اردو میں ڈھال کر ذہنوں میں طرح کے شکوک وشبہات پیدا کرنا ،منتشر قین کو بے ذہنوں میں طرح کے شکوک وشبہات پیدا کرنا ،منتشر قین کو بے لاگ ناقد اور غیر متعصب محقق قرار دیتے ہوئے سنت کے متعلق ان کے نظریات کو بین ہر چھیم کے ساتھ بار بارانہی نظریات کو بین ہر جھیم کے ساتھ بار بارانہی نظریات کی اشاعت کرنا۔

ریا احادیث کے مجموعوں کومض عیب جوئی اور نکتہ جینی کی نظر سے کھنگا ان بالکل اسی اندا زمیں جس میں عیسائیوں نے قرآن کو کھنگا لئے کی کوشش کی تھی ، پھران مجموعوں سے چندضعیف اور غیر متندروایات کو لے کر شور بچاد بینا کہ احادیث کے سب مجموعے ہی ایسے ہیں ۔
شور بچاد بینا کہ احادیث کے سب مجموعے ہی ایسے ہیں ۔
احادیث میں ان کا ذکر موجود ہے ،ان کی تشہیر کرنا اور بیا تا ثر دینا کہ تمام احادیث عقل ودانش کے تقاضوں سے جٹی ہوئی ہیں ۔
احادیث عقل ودانش کے تقاضوں سے جٹی ہوئی ہیں ۔
احادیث عقل ودانش کے تقاضوں سے جٹی ہوئی ہیں ۔ لے تفعیل کیلئے دیمئے ترجمان القرآن کا منصب رسالت نمبر۔

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(۳)رسول اکرم ﷺ کے منصب کومعاذ اللہ محض ایک بیغام رسال اور ڈا کیے کا منصب دے کر صرف الفاظ قرآن پرزور دینا اور سنت کی اہمیت کو ختم کرنے کی غدموم کوشش کرنا۔

(۵) صرف قرآن مجید کے ما خذِ قانون ہونے پر زور دینا اور یہ کہنا کہ جب قرآن میں ہر چیز کابیان موجود ہے تو پھر سنت کی حاجت ہی کیا ہے؟ اسی طرح جامعیتِ قرآن کی آڑ میں سنت کی آ کینی حیثیت کا انکار کرنا۔

(۲) بڑے بڑے انکہ کرام اور محدثین عظام کے بارے میں اس فتم کی غلط فہمیاں پھیلانا کہ انہوں نے خود ساختہ روایات کوفروغ دینے کے لئے ان کے لئے ان کے کئے ان کے کئے ان کے حسب منشا احادیث وضع کرنا (معاذ اللہ) ان کامجوب مشغلہ تھا۔

(2) اب بعض یارلوگوں نے کافی سوچ بچار کے بعد اپنی مقصد بر

آری کے لئے یہ کہنا بھی شروع کر دیا ہے کہ حالات زمانہ کے مطابق سنت کی

نت نی تعبیر کی جاسکتی ہے اور حاکم وقت کو مشورہ سے سنت میں ترمیم کاخت پہنچتا

ہے لیکن بیترمیم تنتیخ سنت سے جداگانہ کوئی چیز نہیں بلکہ سنت جاریہ بھی ہے

جس پرصحابہ کے دور سے عمل ہوتا چلا آیا ہے اور بڑے بڑے فقہاء وجہدین

نے بھی ایسا ہی کیا ہے لہذا اب سنت میں ترمیم تنتیخ کا دروازہ بند کرنا گویا

سنت کے ارتقا کو روکنا اور اس میں حرکت ونمو کے بجائے جمود پیدا کرنا

ہے۔ اقرارِسنت کے رنگ میں انکارِسنت کی بیوہ بدترین شکل ہے جسے آج کل

بعض بڑے بڑے نام نہا دوانشور توم کے سامنے تعین اور ریسری کے نام سے پیش کرنے میں مصروف ہیں۔

### زرينظرمقاله

یہ مقالہ اپنی علمی بے بضاعتی کے باوجودسنت کی اہمیت وعظمت کو زہن نشین کرانے کے لئے لکھا گیا ہے۔ اس مقالے کی تیاری کے لئے الکھا گیا ہے۔ اس مقالے کی تیاری کے لئے ان حضرات کے نظریات کو بھی بڑنے فورسے پڑھا گیا ہے جوسنت ِ رسول کھنے کے خلاف اپنی مہم میں پوری طرح مصروف ہیں اور پھر جن حضرات نے اس فتنے کورو کئے کے لئے قلم اٹھایا ہے ائی تحریرات کا بھی پوری توجہ سے مطالعہ کیا گیا ہے۔

اس کے ساتھ ساتھ سنن نبویہ کے اصل ذخائر، تاریخی وسیرت کی مستند کتب اور اصولِ فقہ واصولِ حدیث کے ان علمی شاہ کاروں سے بھی پر اپورا فائدہ اٹھایا ہے جن سے اس موضوع میں مدول سکتی ہے نیز اپنی طرف سے دیا نتداری کے ساتھ کوشش کی ہے کہ اختصار کے ساتھ ان شکوک وشبہات کا از الہ کیا جائے جو سنت کی شرکی حیثیت کے سمجھنے میں بعض حرم رات کو لاحق ہوئے ہیں۔ ابتداء سنت کا مفہوم واضح کرنے کی کوشش کی ہے، پھر کتاب اللہ کی روشنی میں سنت کا مقام مختصر پیرائے میں کوشش کی ہے، پھر کتاب اللہ کی روشنی میں سنت کا مقام مختصر پیرائے میں بیان کیا ہے، بعد میں سنت کی ہر دوتشر کی وتشر بھی حیثیتوں پر تفصیلی بحث کی بیان کیا ہے، بعد میں سنت کی ہر دوتشر کی وتشر بھی حیثیتوں پر تفصیلی بحث کی

ہے، اس منمن میں نہم قرآن کے لئے سنت کی ضرورت واہمیت کو مختلف مثالوں سے سمجھانے کی بھی کوشش کی ہے۔

چونکہ بعض حضرات ہے بھی کہتے ہیں کہرسول اکرم ﷺ ورخلفائے راشدین کی نظر میں سنت کا وہ مقام نہیں تھا جو بعد میں علاءِ کرام نے بیان کیا ہے۔ اس لئے متند تاریخی کتابوں اور احادیث کے مجموعوں سے اس سوال کو بھی حل کرنے کی کوشش کی ہے کہ پیغمبر خدا ﷺ اور خلفاءِ راشدین کی نظر میں سنت کا مقام کیا تھا۔

آخریں سنت کے مختلف اقسام اور ان کی اصوبی حیثیت پر بھی اصولی فقداوراصولی حدیث کی روشی میں مختصر بحث کی ہے۔

یہ ہماری پہلی کوشش اور منزل کی طرف پہلا قدم ہے، خداوند کریم سے دعا ہے کہ وہ اسے اپنی بارگاہ میں شرف قبولیت عطافر مائے اور ہماری لغزشوں کو معافر مائے، وَعَلَی اللّٰهِ النَّو تَکُلُ وَهُو اللّٰمُسْتَعَانُ۔

معاف فرمائے، وَعَلَی اللّٰهِ النَّو تَکُلُ وَهُو اللّٰمُسْتَعَانُ۔

احقر الانام مشاق احمد چشتی عفی عنہ

فادم شعبہ ء حدیث جامعہ فو ثیہ گولا ہ شریف

Click For More Books ttns://archive.org/details/@zobaib

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

### سنت كامفهوم

سنت كالفظ لغت مين صورت، سيرت، في اورطريقه كمعانى مين استعال موتا ب چناني علامه مرتفى زبيدى لكهة بين:

استعال موتا ب چناني علامه مرتفى زبيدى لكهة بين:

السُّنَّةُ السِّيْسُ وَهُ وَمِنْهُ الْحَدِيْثُ فَقَامُ رَجُلٌ قَبِينَ السُّنَّةِ

اكسُنَّةُ السِّيْسُ وَهُ وَمِنْهُ الْحَدِيْثُ فَقَامُ رَجُلٌ قَبِينَ السُّنَةِ

اكسُنَةُ السِّيْسُ وَهُ وَمِنْهُ الْحَدِيْثُ فَقَامُ رَجُلٌ قَبِينَ السُّنَةِ

اس طرح علامہ جو ہری صحاح میں لکھتے ہیں: اَلسُنَّهُ اَلسِّیرَهُ قَالَ الْهِنْدِی (خَالِدُ بُنُ وَلِیْدٍ)

فلا تجز عن سيرة انت سيرتها فاول راض سنة من يسيرها على علام إبن منظورافر لقى في فعل سَنَّ كامفهوم بيان كرتے موئ كلها به علام إبن منظورافر لقى في فعل سَنَّ كامفهوم بيان كرتے موئ كلها به سَنَّ الشَّيْسَ يَسُنَّهُ سَنًا فَهُوَ مَسُنُونٌ وَسَنِينٌ وَسَنَّنَهُ اَحَدَّهُ وَصَقَلَهُ وَسَنَّ اللَّهُ سُنَّةُ اَى بَيْنَ طَرِيْقاً قَوِيْمًا . ٣ وَصَقَلَهُ وَسَنَّ اللَّهُ سُنَّةً اَى بَيْنَ طَرِيْقاً قَوِيْمًا . ٣

تَبُدِینًلا کامفہوم ان کے نزدیک ہیہ کہ اصل قانونِ الہی میں کوئی تبدیلی نہیں گوشری احکام کی صور تیں مختلف انبیاء کرام کے زمانوں میں بدلتی رہی ہیں گوشری احکام کی صور تیں مختلف انبیاء کرام کے زمانوں میں بدلتی رہی ہیں لیکن ان کا اصل مقصود یعنی تزکیہ باطن اور قربِ الہی کا حصول ہمیشہ سے ایک چلات تا ہے۔ ل

علامہ شخ محمطا ہرنے مجمع بحارالانوار میں سنت کالغوی وشرعی مفہوم بیان کرتے ہوئے لکھاہے:

اَلسَّنَّةُ فِى الْاصلِ الطَّرِيْقَةُ وَالسِّيْرَةُ وَفِى الشَّرُعِ يُرَادُ بِهَا مَااَمَرَ بِهِ النَّبِى عِلَمُ وَنَهٰى عَنْهُ وَنُدِبَ اِلَيْهِ قَوُلًا وَفِعُلاً مِمَّا لَمُ يَأْتِ بِهِ الْكِتَابُ الْعَزِيْزُ. ٢

سنت اصل میں طریقہ وسیرت کانام ہے، شریعت میں اس سے مرادوہ امور ہیں جن کی صراحت قرآن مجید میں نہیں گررسول خداد اللہ نے اپنے قول فعل سے ان کا تھم دیا ہے یا ان سے مع کیا ہے یا آئیس مندوب قرار دیا ہے۔ فعل سے ان کا تھم دیا ہے یا ان سے مع کیا ہے یا آئیس مندوب قرار دیا ہے: ڈاکٹر یؤئن بل نے حدیث وسنت کا مفہوم بیان کرتے ہوئے لکھا ہے: "اصل میں حدیث بمعلی روایت و حکایت ہے عام اس سے کہ وہ مذہبی ہو یا غیر فر ہبی لیکن اس کا خاص مفہوم پیٹھی اسلام پھی اور ان کے صحاب کرام کے اقوال وافعال کے بیان کے لئے مخصوص ہے، مؤ خرالذکر مفہوم کرام کے اقوال وافعال کے بیان کے لئے مخصوص ہے، مؤ خرالذکر مفہوم کے اعتبار سے مسلمانوں کی تمام مقدس روایات کو حدیث اور ان کے متعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تمام مقدس روایات کو حدیث اور ان کے متعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تمام مقدس روایات کو حدیث اور ان کے متعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تمام مقدس روایات کو حدیث اور ان کے متعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تمام مقدس روایات کو حدیث اور ان کے متعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تمام مقدس روایات کو حدیث اور ان کے متعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تمام مقدس روایات کو حدیث اور ان کے متعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تمام مقدس روایات کو حدیث اور ان کے متعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تمام مقدس روایات کو حدیث اور ان کے متعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تمام مقدس روایات کو حدیث اور ان کے متعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تمام مقدس روایات کو حدیث اور ان کے متعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تمام مقدس روایات کو میں مقدس روایات کو حدیث اور ان کے متعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کیا کے اعتبار سے مسلمانوں کی تمام کے اعتبار سے مسلمانوں کی تعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تو اس کے اعتبار سے مسلمانوں کی تعلقہ کے اعتبار سے مسلمانوں کی تعل

فن كومكم الحديث كهاجا تاب-'-

لفظِسنت اس راہ کیلئے بولا جاتا ہے جس پرکوئی چلنے کاعادی ہولیکن اسلام میں غیر مسلم آباء کے رسم ورواج اپنانے پرسنت کا اطلاق نہیں کیا جاتا ، مسلمانوں کے ہاں سنت کا ایک نیامفہوم ہے جس کی روسے ہرمومن کے لئے ضروری ہے کہ وہ پیغیر اسلام اوران کے صحابہ کے طرزِ عمل کو اپنی زندگی کے تمام معاملات میں نمونہ بنائے ، اسی لئے سنت رسول کے متعلق تمام معلومات کو محفوظ کرنے کی ہرمکن کوشش کی جاتی تھی ۔

ہ خری جملہ خاص طور پر قابل غور ہے جس میں حفاظت سنت کا اعتراف ایک غیرمسلم مفکر کرر ہاہے اس کے اصل الفاظ ریہ ہیں:

AND EVERY ENDEAVOUR WAS MADE TO PRESERV INFORMATION

REGARDING IT. (المائكلوپيڈيا آف اسلام ص١١١)

سنت کے اصطلاحی معانی

لفظ سنت اصطلاحی طور پرمختلف معانی کے لئے استعال ہوتا ہے ان میں حسب ذیل تین معانی زیادہ ستعمل اور مشہور ہیں:

(۱) سنت بمقابله بدعت،ال معنی کی روسے سنت اس طریق کارکا

ل شارر انسائكلو بيذيا آف اسلام من ١١١-

نام ہے جسے حضور ﷺ نے رائج فرمایا اور جو حضور ﷺ کی بتائی ہوئی راہ سے منحرف نہیں، چاہے اس طریق کار کا جبوت قرآنِ مجید سے ہویا حدیث رسولِ خداﷺ سے یا خلفائے راشدین کے طریقے سے، جوطریق کار اس کے منافی ہوگا وہ بدعت کہلائےگا۔

جامع ترندی سنن ابی دا و داورسنن ابن ماجه میں حضرت عرباض بن سار بیرضی اللہ تعالی عنہ سے بیرحدیث باختلاف الفاظ مروی ہے:

فَعَلَيْكُمُ بِسُنْتِى وَمُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ الْمَهْدِيِّيْنَ تَمَسُّكُوا بِهَا وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالنُّوَاجِذِ وَإِيَّاكُمُ وَ مُحُدَثَاتِ الْاُمُوْدِ فَإِنَّ كُلُّ مُحْدَقَةٍ بِدْعَةً وَكُلُّ بِدُعَةٍ ضَلَالَةً. ل

ددتم میری سنت اور میرے خلفائے راشدین کی سنت کوا پنائے رکھو اور انہیں مضبوطی سے اپنے دانتوں کے بنچے دبائے رہو (پختگی سے ممل پیرا رہو) اور اپنے آپ کو شے امور سے بچائے رہو کیونکہ ہراختر اع شدہ بات بدعت ہے اور ہر بدعت محرابی ہے'۔

حوالے سے نقل کیا ہے، بی تول بدعت کے بارے میں بہت سے شہات کا از الدکردینے کے لئے کافی ہے، امام می الدین نووی لکھتے ہیں:

وَرَوَى الْبَيْهَ قِى بِالسُنَادِهِ فِى مَنَاقِبِ الشَّافَعِيّ عَنِ الشَّافَعِيّ عَنِ الشَّافَعِيّ رَضِى اللَّهُ عَنُهُ قَالَ الْمُحْدَثَاثُ مِنَ الْامُورِ ضَرْبَانِ الشَّافَعِيّ رَضِى اللَّهُ عَنُهُ قَالَ الْمُحْدَثَاثُ مِنَ الْامُورِ ضَرْبَانِ احَدُهُ مَا مَا حُدِثَ مِمَّا يُحَالِفُ كِتَابًا اَوْ سُنَّةً اَوْ اَثُرًا اَوْ اِجْمَاعاً فَهَادِهِ الْبِدْعَةُ الصَّلَالَةُ وَالشَّائِيةُ مَا أَحُدِثَ مِنَ الْحَيْرِ لَا حِكَافَ فَهَادِهِ الْبِدْعَةُ الصَّلَالَةُ وَالشَّائِيةُ مَا أَحُدِثَ مِنَ الْحَيْرِ لَا حِكَافَ لِوَاحِدٍ مِنَ الْحَيْرِ لَا حِكَافَ لِوَاحِدٍ مِنَ الْحُنْمَةُ اللَّهُ اللَّهُ وَالشَّائِيةُ مَا أَحُدِثَ مِنَ الْحَيْرِ لَا حِكَافَ لِوَاحِدٍ مِنَ الْحَيْرِ لَا حِكَافَ لِوَاحِدٍ مِنَ الْحُدُولَةُ عَيْرُ مَذُهُ وَمَهُ إِلَى الْحَيْرِ لَا حَلَافَ لَوَاحِدٍ مِنَ الْعُلَمَاءِ وَهِذِهِ مُحْدَثَةٌ غَيْرُ مَذُهُ وَمَهِ لِ

"ام بینی نے اپنی سند کے ساتھ منا قب الثافعی میں حضرت امام شافعی سے روایت کیا ہے کہ محد ثات امور کی دوشمیں ہیں، ایک وہ جو کماب و سنت، آثارِ صحابہ اور اجماع کے خلاف ہو، یہ بدعت ِ صلالت ہے اور دوسرے وہ امور محدثہ جو امور خیر سے ہوں، ان میں علاء تن کا کوئی اختلاف نہیں اور یہ امور محدثہ غیر خرموم ہیں "۔

غرضیکہ جب لفظ بدعت سنت کے مقابلے میں بولا جائے گاتواں سے بدعتِ صلالت ہی مراد ہوگی، سنت کے اس مغیوم کے اعتبار سے سوادِ اعظم کواہلسنت کہا جاتا ہے۔ محدثین کے ایک خاص طبقے نے ان تصوص کوجو منظم کواہلسنت کہا جاتا ہے۔ محدثین کے ایک خاص طبقے نے ان تصوص کوجو منشابہ بھی جاتی ہیں اپنے سے مغہوم پر رکھنا سنت اور ان میں مجروی سے کام

ع تهذيب الاساء واللغات، ج٢: ص٢٢\_

لیتے ہوئے غلط تاویلیں نکالنے کو بدعت قرار دیا ہے، امامِ بخاری نے سیحے بخاری میں ای اصول کے پیشِ نظر کتاب الاعتصام بالکتاب والسنة کاعنوان قائم کیا ہے، اسی طرح امامِ ابو واؤد بجستانی نے کتاب السنہ کاعنوان قائم کیا ہے، اسی طرح امامِ ابو واؤد بجستانی نے کتاب السنہ کاعنوان قائم کیا ہے اور علامہ شاطبی نے تو الاعتصام کے نام سے مستقل کتاب لکھ دی ہے۔ فرضیکہ محدثین اور مشکلمین کے نزدیک سنت کا یہ استعال کافی شیرت رکھتا ہے۔

۲-سنت کافقہی مفہوم: سنت کالفظ فقہاء کرام کی اصطلاح میں النہ شخسن امور کے لئے بولا جاتا ہے جن پر حضور علیہ الصلاق والسلام نے مداومت فرمائی ہولیکن بھی بھی ترک بھی کر دیا ہو۔ ال پھر سنت کی بھی دو فتمیں ہیں، سنن ہدی اور شنن زوائد، ان میں سے ہرایک کے تفصیلی احکام کتب فقہ میں موجود ہیں۔

۳-سنت کا اصولی مفہوم: علمائے اصول فقہ کی اصطلاح میں سنت کا اطلاق رسول اللہ ﷺ کے اقوال وافعال اور تقریرات، سب پر ہوتا ہے۔ چنانچہ علامہ کمال الدین ابن جام فرماتے ہیں:

وَفِى اصْطِلاَحِ الْاصُولِ قَوْلُهُ عَلَيْهِ السَّلامُ وَ فِعْلَهُ وَتَقُرِيُرُهُ. ٣ وَفِي السَّلامُ وَ فِعُلَهُ وَتَقُرِيُرُهُ. ٣ و مُعلام على اصطلاح من سنت رسول الله على اصطلاح من سنت رسول الله على المحال في المعلل من المناسبة الم

اورتقر برکانام ہے۔'' افتح القدیر،ج۲:م

ي تحريرالامول، ج٢: ١٢٠٠\_

سنت قولی کا اطلاق آپ کے ارشادات پر کیا جاتا ہے چاہے وہ حدیث متواتر کی صورت میں ہویا خبر واحد کی شکل میں۔ان پر تفصیلی بحث انشاء اللہ اس مقالے کے آخر میں کی جائے گی۔

سنت فعلی میں تفصیل اے اعلائے اصول نے کہا ہے کہ اگر کسی فعل کے بارے میں معلوم ہوجائے کہ آپ کی ذات کے ساتھ مخصوص ہے تواس برافرادِ امت کومل کرنے کی اجازت نہیں مثلاً نیندے وضو کا نہوشا ، جارے زیادہ ہویاں حلال ہوتا وغیرہ۔اگروہ قطل خصائص سے نہ ہوتو اس کی کئی صورتیں ہوسکتی ہیں، یا تو وہ افعال عاد ریطبعیہ ہے ہوگا جیسے کھانا بييا اورلباس ببننا، بيرافعال طبعيه واجب الانتاع نبيس، تاجم ان ميس ادائے نبوت کی پیروی کی وجہ سے تواب ضرور ملتا ہے، بیا فعال طبعیہ کی پیروی تھی کہرسول خدا ﷺ نے دوران سفر جہاں قیام فرمایا اونتی بٹھائی حضرت عبدالله بن عمر منى الله تعالى عنها بمي جذبه ءا تباع من ويسي تي كيا كرتے تھے،اى جذبہ ومحبت كى جا يرحضرت بايزيد بسطامى نے عمر بھر خربوزه بيس كهايا كيونكه انبيس معلوم نه بوسكا كه حضور رحمت ووعالم على نے اسے کس طرح استعال فرمایا ہے؟

51

عاشقی محکم شو از تقلید بار تا کمندِ تو شود بزدال شکار كامل بسطام در تقليد فرد اجتناب ازخوردن خربوزه كرد اگرافعال عادبه سے نہ ہو بلکہ کتاب اللہ کے کمی مجمل تھم کا بیان ہو مثلًا أقِيمُو االصَّلُوةَ كربيان كطور برحضور عليه الصلوّة والسلام كافر مادينا صَـلُوا كَـمَارَأَيُتُمُونِي أُصَلِّي (ثم نمازيرٌ حوجيها كه بچھے پرُ حتا ہواد كھے رہے ہو)۔الی صورت میں بیانِ رسول علیہ الصلوٰ قا والسلام کی وہی حیثیت ہوگی جواصل حکم منصوص کی ہے۔اگراس کا بیان ہونا معلوم نہ ہوسکے مرکوئی صفت وجوب بااستحباب وغيره معلوم بوجائة تواسى حيثيت كيمطابق عمل كياجائے كاء اكراس كى كوئى صغت معلوم ندہو سكے تواكروہ افعال قرب سے ہوجیسے وہ دوگانہ جس پرمواظبت ہیں او وہ مندوب ہے ورنہ مختلف فیہ ہے، امام ما لک کے نزد کیک رسول الله صلی الله علیه وسلم اورامت، دونوں کے حق میں اسے واجب قرار دیا جائے گاء احتاف کی ایک جماعت نے اسے رسول التدسلي التدعليه وملم كرحق ميس مباح اورامت كيلي اس كااتباع ضروري قرار دیاہے تاوفٹیکہ کوئی دلیل وجوب کے خلاف قائم نہ ہوجائے کہ اس صورت میں ای دلیل بمل کیا جائے گا۔

سنت تقریری رہے کہ در مولی خداصلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے کی صحافی نے کوئی کام کیا ہویا اس کے کام کی اطلاع دسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم

تک پینی ہواور آپ نے اس پرسکوت فر مایا ہو، منع نہ کیا ہوتو بیاس کام کے مباح ہونے کی دلیل سے اگر وجوب یا استحباب کی دلیل ال جائے تو درست ورندا ہے کم از کم مباح ضرور سمجھا جائے گا۔ ا

سنت کا بھی اصولی مفہوم (قول وقعل وقعر پررسول الله ) ہماری بحث کا موضوع ہے، اسے ہم کتاب اللہ کے علاوہ مستقل ججب شرعیہ کی حیثیت سے مانتے ہیں، جب کتاب وسنت کی اصطلاح ہولی جاتی ہے تو اس سے سنت کا فدکورہ بالامعنی ہی مراد ہوتا ہے۔ سنت کا میمہوم بالکل واضح ہے، ہر مقلند آ دی ہجسکتا ہے کہرسول خدا اللہ نے تئیس سالہ دور بعثت میں جو بچھکیا وہ رسولِ مطاع ہونے کی حیثیت سے ہمارے سامنے ہے، سنت کی سے اصطلاح اگر چہ علاءِ اصول کی طرف منسوب ہے کین حقیقت نفس الامری مطافر مایا جیسا کہ مؤطا امام مالک کی صدیمے ہے:

تَرَكَتُ فِيْكُمُ أَمْرَيُنِ لَنُ تَضِلُوا مَا تَمَسَّكُتُمُ بِهِمَا كِتَابُ اللهِ وَسُنَّةُ دَسُولِهِ ٢.

" میں تم میں دو چیزیں چھوڑ کر جارہا ہوں ،اگرتم انہیں مضبوطی سے تھا ہے رہو گئے آئیں مضبوطی سے تھا ہے رہو گئے آئیں مضبوطی سے تھا ہے رہو گئے تو گئے اور نہو گئے ، یہ کتاب دسنت ہیں''۔
اسی طرح سیجے مسلم میں امانت کا ذکر کرتے ہوئے ایک حدیث

لے اصول الفقہ تحتری می ۲۹۷۔

مرفوع میں ارشاد ہوتاہے:

إِنَّ الْاَمَالَةَ نَوَلَتُ فِى جَلْرِ قُلُوبِ الرِّجَالِ ثُمَّ نَوَلَ الْقُرُانُ فَعَلِمُوا مِنَ الْقُرُانِ وَعَلِمُوا مِنَ السُّنَّةِ لِ

"ای انت او کول کے دلول کی جڑمیں اتری، پھر قرآن نازل ہوا تو لوگول نے قرآن نازل ہوا تو لوگول نے قرآن سے اس کاعلم حاصل کیا اور پھر سنت سے اس کاعلم حاصل کیا"۔

اسی طرح صحابہ کرام سے کثرت کے ساتھ مروی ہے کہ وہ رسول

الله الله القال وافعال كوسنت سے تعبير كرتے تھے اور انبيل كسى حيل

وجمت كے بغير دليل شرعي تتليم كرتے متے للندا بيكمنا كرسنت كى بيراصطلاح

بعد کی پیداوار ہے حقائق سے تعلم کھلا انکار نہیں تو اور کیا ہے؟

عصرِ حاضر کے پھے مختقین سنت کے مغہوم میں وسعت پیدا کرنے کے لئے مسلمانوں کے تعامل، سیاسی حکمرانوں کے فیصلوں اور اجتہادی مسلوں پر بھی بدر بغ سنت کا اطلاق کرتے ہیں اور علما وجن کو، جو سنتو نبوی کے حافظ ہیں، جود، تک نظری اور تقلیر آباء کا الزام دیتے ہیں حالانکہ بینام نہاد مختی خود تقلید مغرب میں اس قدر سرشار ہیں کہ مستشر قین یورپ بالحضوص نہاد مختی خود تقلید مغرب میں اس قدر سرشار ہیں کہ مستشر قین یورپ بالحضوص استوک ، پرخرو نے بطلونز اور مرتی لیوث کے فاسد نظریات کو اپنانے میں کوئی جھی محسوں نہیں کرتے چنانچہ ان مستشرقین کا خیال ہے کہ سنت کوئی جھی محسوں نہیں کرتے چنانچہ ان مستشرقین کا خیال ہے کہ سنت

رسول کا تصور بعد کی پیدادار ہے نیز یہ کہ مسلمانوں نے بھی اپنے نہی کی سنت میں اپنی طرف سے اضافہ کیا ای طرح بیتجدد پہند محقق بھی فرماتے ہیں کہ عہدِ رسالت کے بعد سنت کا سجے مفہوم صرف یہی نہیں تھا کہ اس سے مراد آنخضرت ﷺ کی سنت ہو بلکہ سنت نبوی کی جوتو شیح کی جاتی تھی وہ بھی سنت بچی جاتی تھی ۔ ا

قدرة ذہن میں میسوال پیدا ہوتا ہے کہ بید مطرات سنت کے وائرے کو اس قدر وسیع کرنے پر کیوں تلے ہوئے ہیں، آخر انہیں کیا ضرورت برى ہے كەسنت كے سيد ھے سادے مغبوم كوائي ريسرے كانشان ینا کر چیتال بنا دیا ہے؟ اس سوال کا جواب چندال دشوار نہیں بشر طیکہ ان كلر يج كالمخضرجائزه للياجائ اوران كفكرونظر كالمجرائي سام كاي حاصل کر لی جائے،اصل بات بیے کہ بیر حضرات اسلام کوعصر حاضر کے تقاضوں کے مطابق ڈھالنا جاہتے ہیں بیقر آن وحدیث کی الی تعبیر اور ترجماني كرناجا يتع بين جولفظي طور يرخش أتنديه مكرمعنوي طوريراس مين الحادكة بركويورى طرح بحرديا كمياب،ان كى سرتو وكوشش ببى بے كسنت رسول المكاكى ايك متعين اورمنعق عليه حيثيت كوفتم كياجائ تاكماس كيعد قرآن کی من مانی تغییر اور تشریح میں کوئی دفت ندر ہے، چونکدانہیں نظر آچکا لاينام فكرونظرة تاره جولا كي ١٩٢٣م -

ہے کہ صراحة انکارِسنت کا نظریہ امت میں پذیرائی حاصل نہیں کرسکتا ،اس لئے وہ واضح الفاظ میں انکارِسنت کی جزائت تو نہیں کرتے مگر سنت کی حقیقت کوسخ کرنے کا ناکام کوشش کرتے ہیں وہ ملت اسلامیہ کو یہ مشورہ دیتے ہیں کہ:

''احادیث کے مختلف عناصر ترکیبی کی از سر نوجانج پڑتال اور آج

''احادیث کے مختلف عناصر تربیبی کی از سر نوجائی پڑتال اور آج کل کے بدلے ہوئے اخلاقی اور معاشرتی ماحول کے پس منظر میں ان کی تعبیر نوضروری ہے'۔ل

وہ فقہاء کے نظر بیسنت کو جامدانہ اور بے لیک عقیدہ قرار دے کر سنت کا ایک متحرک اور کیکدارنظر بیپیش کرنا جا ہتے ہیں۔

الل علم حضرات کے لئے ضروری ہے کہ وہ اس الحاد کے خطرناک مضمرات پرکڑی نظر رکھیں، سنت کا بیار تقائی تصور بالکل غیر اسلامی ذبن کی پیداوار ہے، کتاب وسنت، اجماع امت اورامت کی چودہ سوسالہ تاریخ بیں کہیں بھی بینظر بیسنت و کھائی نہیں ویتا، ہم زیاوہ تفصیل بیس جانا مناسب نہیں بیٹن سیجھتے ، سنت کے لغوی واصطلاحی مفہوم کو تحریر کرنے کے بعد ضروری سیجھتے ، سنت کے لغوی واصطلاحی مفہوم کو تحریر کرنے کے بعد ضروری سیجھتے ، سنت کے لغوی واصطلاحی مفہوم کو تحریر کرنے کے بعد ضروری سیجھتے ، سنت کے لغوی واصطلاحی مفہوم کو تحریر کرنے کے بعد ضروری سیجھتے ، سنت کے لغوی واصطلاحی مفہوم کو تحریر کرنے ہے بعد ضروری سیجھتے ، سنت کے اور سنت کی اہمیت وعظمت کو حقائق کی روشنی میں پیش کیا جائے۔

ل مامنامه محرونظر بشاره جنوري ١٩٢١مه

## قرآن میں سنت کی اہمیت منصب رسالت

سنت کی اہمیت کو بھنے کے لئے ضروری ہے کہ قرآن مجید کی روشی میں صاحب سنت ﷺ کے منصب اور مقام کو بیجھنے کی کوشش کی جائے ،اگر رسول کی حیثیت صرف ایک مبلغ اور پیغام رسال کی ہوتو ظاہر ہے کہ پیغام رسانی کےعلاوہ اس کے فرمودات کی کوئی اہمیت نہیں ہوگی چنانجے بعض لوگوں کو بھی دھوکا ہوا ہے قرآن کر یم میں پیغیر برحق بھا سے خطاب کر کے فرمایا ہے کہ آپ کے ذمہ صرف پہنچادینا ہے لہذا تبلیغ آیات کے بعدر سول خدا اللے كى ذمه دارى ختم جوكى ،اب امت جانے اور قرآن ،للندا سنت كى اتباع كا كوئى نضور ہى يہاں نہيں يا يا جاتا مررسالت كايينصورعقل فقل كى روشى ميں بالكل غلط قرارياتا ہے اس لئے كه برذى شعورة دى سمجھ سكتانے كما كرمحض كتاب كالجعيجنا مقصود موتا توانبياء كرام كوواسطه بنانے كى كيا ضرورت تقى ، آسان سے کتاب نازل موجاتی جس میں ترتیب وارتمام بدایات اور عملی زندگی کے مسائل درج ہوتے مرابیانہیں کیا گیا بلکہ رب تعالی نے کمال حكمت كے ساتھ ان نفوس قد سيدكوننت كياجن كے سينے اس عظيم امانت كے متحل موسكتے تھے جبيها كمارشاد خداوندي ہے:

اَللهٔ اَعْلَمُ حَیْثُ یَجْعَلُ دِسَالَتَهُ (سورة الانعام این نبر۱۲۲)

د الله اَعْلَمُ حَیْثُ یَجْعَلُ دِسَالَتَ الهال رکے '۔
الله خوب جانتا ہے کہ پی رسالت الهال رکے '۔
ان فوی قد سیہ سے صرف یہی کام نہیں لیا گیا کہ وہ کتاب پہنچادیں بلکہ یہ بھی کہ فوی امت کا تزکیہ کریں اور کتاب و حکمت کی تعلیم دیں قرآن کریم پرخور کرنے سے رسول کریم وہ کا کی مختلف حیثیتوں پر وشنی پر تی ہے چنانچے سب سے پہلے حضرت ابراجیم علیہ الصلوۃ والسلام کی اس دعا کا ذکر آتا ہے جس میں وہ بارگاہ رب العزت میں یوں عرض گزار ہیں:

رَبُّنَا وَابُعَثُ فِيُهِمُ رَسُولًا مِّنَهُمُ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ ايَاتِکَ وَيُحَلِّمُهُمُ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ ايَاتِکَ وَيُحَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِيهِمُ اِنَّکَ اَنْتَ الْعَزِيْزُ فَيُعَلِّمُ الْكَانِكُ اَنْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ. (سورة بقرة ايت ١٢٩)

"اے ہمارے رب بھیج ان میں ایک رسول انہی میں سے کہان پر تیری آ بیتیں تلاوت فرمائے اور انہیں تیری کتاب اور پختہ علم سکھائے اور انہیں خوب مقرا کردے، بے فنک تو بی غالب حکمت والا"۔ انہیں خوب مقرا کردے، بے فنک تو بی غالب حکمت والا"۔ دعائے ایرا میمی قبول ہوئی اورا ظہار انعام واحسان کے طور پر

لَقَدُ مَنُ اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنُ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنُ النَّهُ مِن اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ النّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَا الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَكلالٍ مُبِيْنٍ. (العمران آية ١٦٣))

" بیشک الله کا برا احسان ہوامسلمانوں پر کہان میں آئییں میں ہے ا یک رسول بھیجا جوان براس کی آینیں پڑھتا ہے اور انہیں یا ک کرتا ہے اور انہیں كتاب وحكمت سكها تاب اوروه ضروراس بيه كيل مكل مرابي ميس منه. ان آیات سے واضح ہوجا تا ہے کہ نبی علیہ الصلواۃ والسلام کا کام صرف قرآن كريم يزه كرسنانانبيس بلكه كتاب وتحكمت كي تعليم اور نفوس كا تزكيه بھى ہے جوآب كفرائض مصبيه ميں داخل ہے۔ یہاں پراس وہم کا ازالہ بھی ضروری ہے کہ جن آیات میں رسول خدا الله كاكام صرف تبليغ اورابلاغ ذكركيا كياب وه صرف السليط ميس كراكركفارآب كى بات نبيس مائة توآب كاكام صرف يبنجادينا ب، ماننانه مانناان كانعل ہے، چنانچے سورہ کلیین میں جہاں كفار كارياعتراض ذكر كيا گيا ہے کہ 'اے پیغبر! تم ہم جیسے انسان ہو، خدانے کوئی چیز نازل نہیں کی ہم (معاذ الله) كذب بياتى سے كام ليتے ہو۔ وہال اس كے جواب ميل يغبران عظام عليهم السلام كي زباني فرمايا كياب:-رَبُّنَا يَعُلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمُ لَمُرْمَلُونَ ٥ وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا الْبَلاعُ المُمبينُ ٥ (سورة ليبين ، آيت ١١عا)

" مارارب جانتاہے کہ ہم بے شک ضرور تمہاری طرف بھیجے مسے بیں اور مارے ذمہیں مرصرف پہنچادیتا۔"

یعن ہم نے تم تک پیغام خداوندی پہنچا دیا ہے، اب اسے زبردی منوانایا دل ود ماغ میں شونس دینا ہمارا کام نہیں ،اس کاریم فہوم ہر گرنہیں کہ جو لوگ برضاء ورغبت خدا کی کتاب کو مان لیس تو انبیاء کرام انہیں کتاب اللی کے معانی و مطالب نہیں سمجھاتے یا اپنے قول وفعل سے شری احکام کی وضاحت نہیں کرتے۔

قرآن کا مطالعہ کرنے والے بخو بی جانتے ہیں کہ اس میں بار بار رسول خداعلیہ الصلو ۃ والسلام کی انتاع اوراطاعت کا حکم دیا گیا ہے اورانتاع کرنے والوں کو جنت کی بشارتیں دی گئی ہیں جبکہ منکرین کوعذاب الیم کی وعیدسنائی گئی ہے چنانچے سورہ کالی عمران میں ارشاد ہوتا ہے۔

قُلُ إِنْ كُنتُ مُ تُحِبُّوُنَ اللَّهَ فَسَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَيَغُفِرُلَكُمُ ذُنُوبَكُمُ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ (ايت اس)

"اے محبوب! تم فرما دو اگرتم اللہ کو دوست رکھتے ہوتو میرے فرما نبردار ہوجا کا اللہ تعالیٰ تنہیں دوست رکھے گا، تنہارے گناہ بخش دے گا اوراللہ تعالیٰ بخشنے والامہر بان ہے۔"

یمال پر معیان محبت کے لئے انباع رسول علیہ الصلوۃ والسلام کو کسوٹی کے طور پر پیش کیا گیا ہے، انباع کے معنی کسی سے پیچھے پیچھے جلنے کے بیس چنا نچہ علامہ ابن منظور افریقی کھتے ہیں۔

قُلُتَ اِتَّبَعْتُ فَكَأَنَّكَ قَفَوْتَهُ لِ

لعنی اتباع کے معنی کسی کے پیچھے چلنے اور کسی کی پیروی کرنے کے ہیں،علامہراغب اصفہانی فرماتے ہیں۔

تَبِعَهُ وَٱتَّبَعَهُ قَفَاءَ ٱلَّهِم وَذَلِكَ تَارَةً بِالْإِرْتِسَامٍ وَالْإِيْتِمَارِ. ٢ لین تبع اور اَتبع کے معنی نقش قدم پر چلنے کے بیں اور میل تھم

کے لئے بھی بیلفظ بولا جاتا ہے۔

علامه ابوالحن آمدی فرماتے ہیں کہ متابعت بھی قولی ہوتی ہے اور تبهى فعلى ممتابعت وتولى بيه ب كرقول كم مقتضى كے مطابق عمل كيا جائے اور متابعت فعلی بیہ ہے کہ تاشی (ہو بہوا فتداء) کی جائے۔ سے

تاسى كا جامع مفهوم علامه كمال الدين ابن جام نے ان الفاظ

اَلْتَأْسِي مِثُلُ فِعُلِهِ عَلَى وَجُهِهِ لِاَجَلِهِ. ٣ لین تأس سے مراد بیہ ہے کہ کسی کی افتذاء میں اس جیسا کام کیا جائے اور اس کی افتداء کی نبیت سے کیا جائے۔

اس سے ان لوگوں کے مغالطہ کا از الہ ہوجا تا ہے جو بیہ کہتے ہیں کہ

السان العرب، فعل الناء من باب العين - معرد استوراغب بمن الا

سى حكام الاحكام ، ح: ص ٨٩\_

س التررم شرح تيسير التريه به: ١٠٠١٩-

اتباع رسول سے مراد ہیہ ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے دور نبوت میں قرآن پر عمل کرکے دکھا کیں ،حضور ﷺ نے مآائز لَ عمل کرکے دکھا کیں ،حضور ﷺ نے مآائز لَ اللّٰهُ ،کودوسروں تک پہنچایا ،ہم بھی پہنچا کیں اوربس!

ظاہرے بیالک پُرفریب مغالطہ ہے اور اتباع رسول کے بردے میں سنت ورسول کا انکار ہے۔ اتباع رسول کا بیمنہوم مسآ اُنسز ک اللّٰه، کے تقاضول کے بھی خلاف ہے کیونکہ کتاب اللہ میں رسول یاک اللہ کومعلم، مری ،شارح قرآن،شارع اور حاکم شرع وغیره کی حیثیت میں پیش کیا كيا بالبذا ان حيثيول كے ساتھ رسول خدا اللے نے جوعبد كيا يعنى كتاب الله كے معانی كی تعلیم دى، تربیت كے اصول قائم فرمائے، قرآن كى تشریح کی ، آئین سازی فرمائی اور شرعی فیصلے صادر فرمائے ، بیسب چیزیں اس وی متلوست ماسوابي للبذاجب تك ان تمام امور مين آب كى پيروى ندى جائداور آب كى سنت كوجمت نه مانا جائے ، اتباع رسول كامنبوم بوراند موكا ، بعلاسنت ورسول كى مخالفت كرنے والا كس طرح "فاتبعونى" يمل بيرا موسكا يد فن لغت کے فاصل مفسرعلامہ جار اللدزمخشری اس آبیت کے ذیل مِن لَكِيةٍ بِنِ:

فَسَن الْحَعٰى مَسَحَبَّةً وَخَسالَفَ سُسنَة رَسُولِهٖ فَهُوَ كَذَّابٌ وَكِتَابُ اللَّهِ يُكَدِّبُهُ لِ لِ تَعْيرَكِثاف مِ السَّهِ السَّارِ اللَّهِ السَّارِ السَّرِ السَّارِ السَارِ السَّارِ السَّارِيِي السَّارِ السَّارِ السَّارِ السَّارِ السَّارِ السَّارِ السَّا

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

" جو فحض خدا کی محبت کا دعویٰ کرے اور سنت رسول (الطّویٰ) کی مخالفت کرے وہ جھوٹا ہے اور خدا کی کتاب اس کی تکذیب کرتی ہے۔'' مخالفت کرے وہ جھوٹا ہے اور خدا کی کتاب اس کی تکذیب کرتی ہے۔'' انتاعے رسول کی دوسری ولیل

سورة نساء مي ارشاد موتاب

قَلا وَرَبِّكَ لَا يُوْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيْمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ فُمَّ لَا يَجِدُوا فِي ٱنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمًّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيْمًا. (سورة النّماء ، ايت ٢٥)

''اے محبوب! تہمارے رب کی تئم، وہ مسلمان ندہوں سے جب تک آپس کے جگڑوں میں تہمہیں جائم نہ بنائیں، پھر جو پچھٹم تھم فرمادوا پنے دلوں میں اس سے تکی محسوس نہ کریں اور اسے کھلے دل سے تنگی محسوس نہ کریں اور اسے کھلے دل سے تنگی محسوس نہ کریں اور اسے کھلے دل سے تنگی محسوس نہ کریں اور اسے کھلے دل سے تنگی محسوس نہ کے میں داخل فا ہر ہے یہ فیصلے سنت رسول علی صاحبھا الصلو ق والسلام میں داخل بین، وی متلونہیں ہیں، چنانچہا مام شافعی رحمة الله علیہ اس آبت کے ممن میں تحریر فرماتے ہیں:

نَزَلَتُ هَاذِهِ الْآيَةُ فِيمًا بَلَغَنَا وَاللَّهُ اَعْلَمُ فِي رَجُلِ خَاصَمَ النَّبِي لِلزُّبَيْرِ وَهاذِهِ الْقَضَاءُ سُنَةٌ مِّنُ النُّبِي لِلزُّبَيْرِ وَهاذِهِ الْقَضَاءُ سُنَةٌ مِّنُ رَسُولِ اللهِ مَلْنَظِهُ لَا حُكْمٌ مَّنْصُوصٌ فِي الْقُرُانِ لِللهِ مَلْنَظِهُ لَا حُكْمٌ مَّنْصُوصٌ فِي الْقُرُانِ لِلهِ مَلْنَظِهُ لَا حُكْمٌ مَّنْصُوصٌ فِي الْقُرُانِ لِلهِ مَلْنَظِهُ لَا حُكُمٌ مَّنْصُوصٌ فِي الْقُرُانِ لِلهِ مَلْنَظِهُ لَا حُكْمٌ مَنْصُوصٌ فِي الْقُرُانِ لِلهِ مَلْنَظِهُ اللهِ مَلْنَظِهُ اللهُ اللهِ مَلْنَظِهُ اللهُ اللهِ مَلْنَظِهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

لے الرسلة (للعافی)م١٨٠

بارے میں نازل ہوئی ہے جس نے ایک اراضی کے بارے میں حضرت زبیر اے جن میں فیصلہ کیا یہ سے جھڑا کیا تھا، رسول خدا تھا نے حضرت زبیر اے حق میں فیصلہ کیا یہ فیصلہ سنت رسول تھا میں واخل ہے نہ کہ قر آن کے حکم منصوص میں۔' فیصلہ سنت رسول تھا میں واخل ہے نہ کہ قر آن کے حکم منصوص میں۔' مذکورہ بالا آیت سے یہ حقیقت کھل کر سامنے آگئ کہ قیامت تک رسول خدا تھا کے خت شرعیہ کی حیثیت رکھتے ہیں اور انہیں عہدِ بعثت کے ساتھ مخصوص نہیں کیا جا سکتا لہذا اب جو حضرات رسول اکرم تھا کے فیصلوں کو وقتی فیصلے قر اردے کران کی اہمیت گھٹانا چا ہتے ہیں وہ قر آن کے بیان کردہ اصول سے انحراف کررہے ہیں۔

شدید پابندی ہے کہ دل میں بھی ان کے خلاف ترود یا تنگی محسوس کرنا، ایمان کے منافی قرار دیا جار ہاہے۔

ا تاع واطاعت رسول کی تیسری دلیل

سورہ نساء میں رسولِ خدا ﷺ کی اطاعت کی پُر زور تا کید کرتے ہوئے فرمایا گیا ہے۔

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ امَنُوا اَطِيُعُوا اللَّهَ وَاطِيُعُوا الرَّسُولَ وَاُولِى الْاَمْ وَالرَّسُولَ وَالْوَلِي اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنَّ الْاَمْرِ مِنْكُمُ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِى شَى فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنتُمْ تُومِينُ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنتُمْ تُومِينُ وَالرَّسُولَ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنتُمْ تُومِينُ وَالرَّسُولِ اللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاَحِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَاحْسَنُ كُنتُمْ تُومِينُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاَحِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَاحْسَنُ تَأْوِيلًا (سورة النّهاء ، آيت ٥٩)

"اے ایمان والو! تھم مانو اللّٰد کا اور تھم مانو رسول کا اور اہلِ امر لوگوں کا، جوتم میں ہے ہوں پھر اگر کسی معاملے میں نزاع ہوجائے تو اسے اللّٰد اور اس کے رسول کی طرف لوٹاؤ، میہ بہت بہتر ہے اور اس کا انجام بہت اچھاہے۔"

اس آیت میں بیدو با تنی خاص طور پر قابلِ غور ہیں، ایک بید کہ خداو رسول کے لئے ایسانہیں بینی رسول کے لئے ایسانہیں بینی خدا کی کتاب اور رسول مقبول وہ کا کی سنت تو مستقل طور پر جستو شرعیہ ہیں، خدا کی کتاب اور رسول مقبول وہ کا کی سنت تو مستقل طور پر جستو شرعیہ ہیں، اولی الامرکی بات صرف اسی صورت میں قابل قبول ہے، جب وہ خدا اور اس

کے دسول کے تھم کے عین مطابق ہو، دوسرایہ کہ اختلاف کی صورت میں صرف خداور سول کی طرف رجوع کرنے کا تھم ہے، اولی الامر کی طرف نہیں اس لئے کہ اولی الامر کی طرف رجوع کرنے کا تھم ہے، اولی الامر کی فرات تو احکام خداوندی کے نافذ کرنے کے لئے ہے اور جب خوداس میں لوگوں کا نزاع ہوجائے تو اس صورت میں ان کا قول جمت نہیں ہوگا بلکہ خداور سول یعنی کتاب وسنت ہی کی طرف رجوع کیا جائے گا، کتاب وسنت کی روشنی میں کسی امر کے مشروع یا غیر مشروع ہونے کا جو فیصلہ معلوم ہو گاوہ عوام کے لئے واجب الا طاعت ہوگا اور اولی الامر کے لئے جی ۔

### مركز ملت كاغلط تضور

اس آیت کے مفہوم پراچھی طرح غور کرلینے کے بعد اب ان منکرین اصدیث کے اس غلط تصور کی تردید ہوجاتی ہے جو یہ کہتے ہیں کہ رسول کی طرح حکام وسلاطین بھی اپنے اپنے دور میں "مرکز ملت" ہوتے ہیں لہذا ان حکام اور ارباب افتد ارکی طرف رجوع در حقیقت خدا ورسول کی طرف رجوع قرار دیا جائے گا۔ اس تصور کے زہر یے مضمرات اہل دائش طرف رجوع قرار دیا جائے گا۔ اس تصور کے زہر یے مضمرات اہل دائش سے پوشیدہ نہیں، بہر حال اگر وہ لوگ قرآن سے اپنے قبلی روابط کا دعوی کرتے ہیں تو آئیں، بہر حال اگر وہ لوگ قرآن سے اپنے قبلی روابط کا دعوی کرتے ہیں تو آئیں دیا نتداری سے قبان تناز عُتُم فی شی فَر دُورہ آئی کرتے ہیں تو آئیں دیا نتداری سے قبان تناز عُتُم فی شی فَر دُورہ آئی اللّٰ وَ الرّسُونِ کے ارشاد پرایک بار پھر غور کرنا چاہئے، کیا ہے آیت ان کے اسلام اللّٰ وَ الرّسُونِ کے ارشاد پرایک بار پھر غور کرنا چاہئے ، کیا ہے آیت ان کے اسلام اللّٰ وَ الرّسُونِ کے ارشاد پرایک بار پھر خور کرنا چاہئے ، کیا ہے آیت ان کے اسلام اللّٰ وَ الرّسُونِ کے ارشاد پرایک بار پھر خور کرنا چاہئے ، کیا ہے آیت ان کے اسلام اللّٰ وَ الرّسُونِ کے ارشاد پرایک بار پھر خور کرنا چاہئے ، کیا ہے آیت ان کے اسلام نہ ان پروز ماحب ، ۱۸۲۰۔

اس نام نهاد الصور مركز ملت كان في كن كن بيس كرتى ؟

رسول خداها كآئين كام يرشبه كاازاله

بیابت ان مرعیان تحقق کے غلط نظریے پہمی ضرب کاری لگاتی ہے جوا ہے مغربی مخسین سے متاثر ہوکر ہے کتے ہیں کہ پیغمیر اسلام المسلم مصلح سے، آپ نے آئین سازی کی طرف کم توجہ فرمائی، قرآن مجید میں رسولی خدا اللہ کو مصلح اعظم ہونے کے علاوہ مطاع، شارع اور حَکُم مطلق قرار دیا گیا ہے اور تمام اختلافی مسائل میں چاہے ان کا تعلق عبادات سے ہویا معاملات سے قانون سازی سے ہویا کی اور معالمے سے، غرضیکہ تمام صورتوں میں فکر ڈو و الکی اللہ والو ممول کی اور معالمے سے، غرضیکہ تمام صورتوں میں فکر ڈو و الکی اللہ والو مولوں کی میں میا کیا ہے۔ ظاہر ہے کہ اگر کتاب وسنت میں ان مسائل کاحل ہی نہ ہواور آئین سازی جیسے بنیادی کام کی طرف میں تعلیل کو جددی گئی ہوتو پھر رجوع کرنے کا کیا فائدہ ہوگا؟ اور سورہ مائدہ میں تکیل دین کی بیثارت دینے سے کیا مقصودہ ہوگا؟

منصب رسالت کے بارے میں یہ غلط تصور، فلفہ مغرب سے مرعوبیت کا بتیجہ ہے۔ اہل دائش بخوبی جانتے ہیں کہ کتاب دسنت میں تمام مسائل کاحل موجود ہے اور آئین سازی کے لئے یہ دونوں سرچشے آج بھی اس طرح نافع ہوسکتے ہیں، جیسا کہ آج سے چودہ صدیاں پہلے تھے۔

اطاعت رسول کی چوتھی دلیل

قرآنِ مجيد نے بعثت رسول عليه الصلوٰة والسلام كا مقصد بھى يہى قرار ديا ہے كه اس كى اطاعت كى جائے چنانچه ارشاد ہوتا ہے۔ قرار دیا ہے كہ اس كى اطاعت كى جائے چنانچه ارشاد ہوتا ہے۔ وَمَآ اَرُ سَلْنَا مِنْ رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللّٰهِ.

(سورة النساء ايت ۲۲)

''ہم نے کسی کورسول بنا کرنہیں بھیجا مگراس لئے کہاس کی اطاعت کی جائے اللہ کے اذن ہے۔''

دوسرےمقام پررسول کریم علیہالصلو ۃ والسلام کی اطاعت کو بعینہ اطاعت الٰہی قرار دیتے ہوئے فرمایا گیاہے۔

> يانچوس دليل پانچوس ديل

وَمَنُ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ اَطَاعَ اللَّهُ (سورة النساء ايت ٨٠)

" د جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی ۔ "
قرآن مجید میں متعدد مقامات پراطاعت رسول کی تاکید کی گئی ہے،
مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اطاعت کے مفہوم کو واضح کیا جائے، علامہ ابن منظور افریقی نے لسان العرب میں کھھا ہے۔

طَاعَ لَـهُ يَـطُوعُ إِذَا انْقَادَ لَهُ بِغَيْرِ اَلِفٍ وَإِذَا مَصْلَى لِآمُرِهِ

فَقَدُ اطَاعَهُ وَإِذَا وَافَقَهُ فَقَدُ طَاوَعَهُ لِ

لینی اس کے مادہ مجرد کامفہوم انقیاد ہے، اطاعت کالفظ کسی کے امر کو پورا کہنے کے لئے استعال ہوتا ہے اور موافقت کے لئے لفظِ مطاوعت بولا جاتا ہے۔علامہ زبیدی فرماتے ہیں:

طاعَ لَهُ الْفُوادُ وَمَا اَعُصَاهَا. لِيَ اللَّهُ وَقَدْ قَادَتُ فُوَّادِى فِي هَوَاهَا وَطَاعَ لَهُ الْفُوادُ وَمَا اَعْصَاهَا. لِي

لینی لفظِ طَاعَ یَـطُوعُ انقیاد کے لئے بولا جاتا ہے جب کہ شاعر نے عصیان کے مقالبے میں اسے استعال کیا ہے۔

علامہ ابوالحن آمدی فرماتے ہیں کہ اطاعت میں مطاع کے احترام کاتصور بھی پایاجا تاہے چنانچہ کھتے ہیں۔

مَنُ آتَى بِمِثْلِ فِعُلِ الْغَيْرِ عَلَى قَصْدِ اِعْظَامِهِ لَهُ فَهُوَ مُطِيعٌ لَهُ. ٣

"جودوس کی طرح کام کرے اور تعظیم واحز ام کی نیت سے ایسا کرے وہ مطبع کہلاتا ہے۔" چھٹی اور سماتو میں دلیل

اطاعت رسول الطيخ سے انحراف کرنے والوں کو قرآن مجيدنے

السان العرب بمسل الطامن باب العين - عاج العروس، ج هن ١٩٣٥ سياحكام الاحكام، ا: ٩١ -

شديدعذاب سے درايا ہے۔ چنانچيسور انور مل ارشاد موتا ہے۔

فَـلْيَـحُـدَرِ الَّـذِيْنَ يُخَالِفُونَ عَنُ اَمْرِهٖ اَنْ تُصِيْبَهُمُ فِتُنَةٌ اَوُ يُصِيْبَهُمُ عَذَابٌ اَلِيُمْ٥(ايت٦٣)

''ان لوگوں کو جورسول کے علم کے خلاف کرتے ہیں، ڈرنا جا ہے کہ انہیں کوئی فتنہ یا در دناک عذاب نہ پہنچ''

ایک اور مقام پررسول الله ﷺ کی نافر مانی کرنے والوں کا عبر تناک انجام بیان کرتے ہوئے فر مایا گیاہے:

يَوْمَئِذٍ يَّوَدُّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوُ تُسَوِّى بِهِمُ الْارُضُ وَلَايَكُتُمُونَ اللَّهَ حَدِيثًا (النّاء ايت٣٢)

'' آج کے دن کفار اور سول اللہ ﷺ کی نافر مانی کرنے والے تمنا کریں گے کہ کاش آنہیں زمین میں پیوست کر دیا جاتا اور کوئی بات نہیں چھپائیں گئے'۔ آٹھویں دلیل

بعض ذہنوں میں چونکہ پیشہ پیدا ہوسکتا تھا کہ خدا ورسول کے فیطے
اپی جگدا ہم ہی گرانسان اپی طبعی آزادی فکر کی بنا پران کے خلاف کرنے کا
اختیار بھی رکھتا ہے ، قرآن کریم نے اس غلطانداز کی فئی کرتے ہوئے فرمایا:
وَمَا كَانَ لِمُوْمِن وَ لَامُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّٰهَ وَرَسُولُهُ اَمُرًا

اَنْ يَسْكُونَ لَهُ مُ الْسِحِيَرَةُ مِنْ اَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ فَقَدُ صَلَّ صَلَالًا مُبِينًا. (الاحزاب ايت٣٠)

میں معروبہ بیب از ان راب ہیں کہ اللہ اوراس کے رسول انہاں کہ اللہ اوراس کے رسول علیہ السلام کے فیصلے کے بعدان کواپئے کسی امر کے بارے میں اختیار ہواور جس نے اللہ اوراس کے رسول کی نافر مانی کی وہ کھلی گراہی میں جاپڑا''۔

اس آیت نے بالکل واضح کر دیا کہ خدا کا رسول کے جب کوئی فیصلہ کر دے تو پھر کسی کواس سے سرتا بی کا اختیار نہیں رہتا، دنیا میں کسی حاکم یا فرضی'' مرکز ملت'' کو یہ حیثیت حاصل نہیں ہے کہ اس کے فیصلے سے سرمو فرضی'' مرکز ملت'' کو یہ حیثیت حاصل نہیں ہے کہ اس کے فیصلے سے سرمو انحراف کرنا گراہی کا موجب بن جائے ، یہ شان صرف اسی رسول مقبول کی ہے جس کا قول وفعل امت کے لئے جمت ہے۔

نو یں دلیل

قرآن مجید میں رسولِ خداظ کی پیروی کومعیارِ ہدایت قرار دیا ہے چنانچہ سورہُ اعراف میں ارشاد ہوتا ہے:

فَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النّبِيّ الْأُمِّيّ الّذِي يُوْمِنُ بِاللّهِ وَكَلِمْتِهِ وَاتِّبِعُوهُ لَعَلّكُمْ تَهُتَدُونَ. (الاعراف ایت ۱۵۸) "ایمان لا والله اوراس کے رسول آمی ﷺ پرجوالله اوراس کے کمات پرایمان لا والله اوران کی پیروی کروتا کرتم راه یا و"

دسویں دلیل

قرآنِ کریم کی مذکورہ بالا آیات پینجبر برحق کی کی سنت کی اہمیت کو واضح کرنے کے لئے کافی دوافی ہیں، اب ہم آخر میں ایک الیمی آیت پراس بحث کوختم کرنا چاہتے ہیں جس میں عملی طور پرادامر دنواہی میں رسولِ خدا کی کی اطاعت کا تھم دیا گیا ہے۔ چنا نچہ ارشاد ہوتا ہے:

وَمَا الْتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا (الحشرايت)

''تهمیں رسول اللہ ﷺ جو پھے عطا فرما ئیں وہ لے لواور جس چیز سے روک دیں ،رک جاؤ''۔

یہاں پر پورے عموم کے ساتھ جہتے اوا مرونوائی میں رسولِ خداکی اطاعت کا حکم دیا گیا ہے اور عبادات و معاملات میں کوئی تفریق نہیں گائی۔ اس مقام پر پچھ منکرین حدیث نے بیتاویل کی ہے کہ بیآ ہت صرف مال غنیمت کی تقسیم کے متعلق ہے کیونکہ اللے سب کا لفظ محسوس چیزوں کے دیئے کے لئے اس لفظ کا استعال ہوتا ہے اور احادیث تو اقوال کا مجموعہ جیں، ان کے لئے اس لفظ کا استعال درست نہیں کیکن بیا کیک خوشما مغالطہ کے سوا پچھ نہیں ، قرآن مجدمیں استعال درست نہیں کیکن بیا کیک خوشما مغالطہ کے سوا پچھ نہیں ، قرآن مجدمیں اگئی مقامات پراس علم و حکمت وغیرہ کے لئے بھی بھی لفظ استعال ہوا ہے مثلا انگ نہ الکہ کھی الکے نہیں کی لفظ استعال ہوا ہے مثلا انگ نہ الکہ کھی انگ نا الکہ کھی الکے نہیں کی انگ الکہ کھی انگ نا الکہ کھی الکے نہ کی کھی انگ نا الکہ کھی کی انگ نا الکہ کھی الکے نہ کی نے انگ نا الکہ کھی الکے نہ کی کھی کھی تا کہ کھی کی انگ نا الکہ کھی الکے نہ کی کھی کھی تا کہ کھی کی انگ نے انگ نا الکہ کھی کھی کھی کھی کھی تا کہ کھی کھی کھی کھی کھی کھی تا کہ کھی کھی کھی تا کہ کھی کھی کھی کھی تا کہ کھی کھی تا کہ کھی کھی تا کہ کھی کھی کھی کھی تا کہ کھی کھی تا کہ کھی کھی کھی کھی کھی تا کہ کھی تا کہ کھی کھی کھی تا کہ کھی کھی تا کھی تا کھی کھی تا کہ کھی کھی تا کہ کھی کھی تا کھی کھی تا کھی تا کہ کھی کھی تا کھی کھی تا کہ کھی تا کہ کھی کھی تا کھی کھی تا کھی تا کہ کھی کھی تا کھی کھی تا کھی کھی تا کہ کھی تا کہ کھی تا کھی

وَفَصُلَ الْخِطَابِ وغيره ـ

جب علم، كتاب، حكمت اور قول فيصل كے دینے كیلئے بیلفظ استعمال موسكتا ہے تو سنت وحديث كے لئے اس كاستعال ميں كوسى قباحت ہے ؟ پھراسے مال غنیمت کے ساتھ مخصوص کرنا ایک تو کلمہ ''مسا'' کے عموم کے منافی ہے دوسرا جامعیت قرآن سے لاعلمی کی دلیل ہے، صحابہ کرام جوقرآن کے اولین مخاطب منصے اور اہل زبان بھی ، انہوں نے اس آیت کوعمومی معنی پر رکھااوراس سے جامع مفہوم مرادلیا چنانچینے مسلم وغیرہ کی روایت ہے: " ایک بار حضرت عبدالله بن مسعود کی خدمت میں قبیله بنی اسد کی عورت حاضر ہوکرعرض کرنے لگی، میں نے سناہے کہ آپ اِن عورتوں پرلعنت فرماتے ہیں جوجسم گوندتی یا مصنوعی بال لگاتی ہیں، آپ نے فرمایا جس برخدا فے لعنت کی ہواور وہ لعنت قرآن میں فدکور ہو، میں اس پر کیول لعنت نہ کروں؟ اس عورت نے عرض کیا قرآنِ مجیدتو میں بھی پڑھتی ہوں مگر میں نے تو قرآن میں کہیں نہیں دیکھا ؛آپ نے فریایا اگر تو قرآن مجھ کر پڑھتی تو یقینا بیمسکلہ یا لیتی کیا قرآن میں نہیں ہے کہ 'جو پچھاللہ کے رسول عطا کریں وہ لے لوجس معدوك دين اس من رك جاوئ جب رسول الشري في المعن الله السوَاشِسمَاتِ توبول مجھوكہ خودقران نے بى جسم كوندنے والى عورتول (نيل المرفي والي عورتول ) برلعنت فرمادي بي - ل

لِ مَنْجِهُمُسلم، ج ا:ص ۲۰۵\_

اسی طرح حضرت عبدالرحمان بن یزید کا واقعہ ہے کہ انہوں نے ایک شخص کو حالت واحمام میں سلے ہوئے کیڑے پہنے دیکھا تو منع کیا، اسنے کہا کہ قرآن میں تو اس کومنع نہیں کیا گیا! چنا نچہ آپ ندکورہ بالا آیت سنا دی علے اور یوں اسے متنبہ کردیا کہ رسول خدا کا کاکسی چیز سے منع فرمانا خدا کا منع فرمانا ہی ہے۔

ای شم کے کی واقعات ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ صحابہ کرام جو قرآن فہم کے کی واقعات ہیں، رسول خدا ﷺ کے احکام کی اطاعت کو احکام خدا ہے۔ احکام خداوندی کی اطاعت بجھتے تھے۔

## عبادات ومعاملات كى تفريق

مکرین سنت میں سے پچھالوگ ہیے گئے ہیں کہ عبادات میں تو سنت رسول کی پیروی کی جائے کیاں معاملات میں حالات نے مانہ کے مطابق فیصلہ کیا جائے۔ اس بارے میں سنت رسول الکینی کو جمت نہ محمرا ایا جائے۔

اہل تحقیق خوب جانے ہیں کہ ان کی بیخود ساختہ تفریق قرآن کی تخریف کے مترادف ہے اس لئے کہ قرآن نے تو عبادات ومعاملات کی تفریق کئے بغیر مطلقاً رسول اکرم کی اطاعت کا تھم دیا ہے، پھریہ تفریق کئے بغیر مطلقاً رسول اکرم کی اطاعت کا تھم دیا ہے، پھریہ تفریق کی اطاعت کا تھم دیا ہے، پھریہ تفریق کی کہ کو گرمی ہوسکتی ہے؟ اگر ایک مسلمان نماز ، روزہ اور جی وزکو ق بجالاتا ہے تو الموافقات، (شاطی) جمای میں۔

صرف اس کئے کہ خدا کا تھم ہے اور اگر لین دین میں حرام خوری ، سود خوری سے بیجتا ہے اور حلال ذرائع سے کسبِ معاش کرتا ہے تو بیجی خدا اور سول بھی کی اطاعت کی بنایر!

اہل سنت کے مایہ ناز فاضل حضرت جسٹس پیرمحد کرم شاہ الاز ہری جھیروی رحمۃ اللہ علیہ نے اس تفریق کا مشاہیان کرتے ہوئے لکھا ہے:

دلیکن جب ہم نے اسلام کا دامن چھوڑ ااور اس جرم کی پاداش میں ہم پر انگریز کی غلامی مسلط کر دی گئ تو انگریز نے سب سے پہلے عبادات ومعاملات کے تشریعی اور قانونی تفاوت کا نظریہ پیش کیا۔ نماز، موزہ کوعبادت کہ اور اندی دے دی اور اپنے عدل وانصاف اور رواداری و فراخد لی کے قصیدے ساری دنیا کو سنائے اور زندگی کی باتی ضروریات کومعاملات کہ کر دین سے جدا کر دیا اور وہاں مسلمانوں کواسینے قانون کا یابند بنادیا'۔

یہ سے آہتہ آہتہ لوگوں کے دلوں میں، جواسلام کے نظام کامل سے نا آشنا ہیں، بیخیال پختہ ہوگیا کہ اسلام کی عبادات اور اسلام کے اقتصادی، معاشرتی اور اخلاقی نظام میں بہت فرق ہے، عبادات سے انکار یاان میں تغیروتبدل کرتے وقت وہ شتعل ہوجا۔ نہ ہیں لیکن اسلام کے دوسرے احکام کو پس پشت ڈالنے اور اس کی جگہ دوسرے قوانین بڑمل کرنے میں وہ بچھ حرج محسوں نہیں کرتے۔

بید حضرات قوم کی اس دہنی کیفیت سے واقف ہیں جوغلامی کی اس طویل مدت کے دوران پیدا ہوگئی ہے اس لئے وہ پہلے معاملات کے اسلامی قوانین کونٹے اور سنے کرنے کے لئے کوشاں ہیں اور ان کا بید خیال ہے کہ اگر وہ اس مرحلہ میں کامیاب ہو گئے تو عبادات میں اینے تصرفاتِ شاہانہ سے ردّ و بدل کرنا ان کے لئے کچھزیا دہ مشکل نہیں ہوگا'۔ یا

## حديث وسنت كى تفريق

یاوگ سنت وحدیث کے درمیان ایک مصنوی فلیج حائل کرنے کے لئے یہ جمی کہتے ہیں کہ حالات زمانہ کے مطابق سنت نبویہ ہیں تغیر و تبدل کرنا عین اقتضائے سنت اور منشائے نبوت ہے البتہ سنت نبویہ کے پیش کر دہ نقشہ زندگی کو دائمی اور لاز وال مجھنا اتباع حدیث ہے، ان کے نزویک حدیث کی نشر واشاعت سنت کے لئے شخت مصر ہے حالانکہ پوری امت اس بات پر مشفق ہے کہ حدیث کی نشر واشاعت سے ہی سنت نبویہ کی حفاظت ہوئی ہے مضور و کی کے کہ حدیث کی نشر واشاعت سے ہی سنت نبویہ کی حفاظت ہوئی ہے حضور و کی کے کہ حدیث کی ناحادیث طیب ایک حقیقت کی دو تعبیریں ہیں لہذا انہیں ایک دوسرے کا مقابل قرار دینا تعصب اور کے فہی نہیں تو اور کیا ہے؟

### سنت اورتشری قرآن

انتاع سنت کی اہمیت واضح کرنے کے بعد مناسب معلوم ہوتا ہے است خمرالانام بم ۱۳۰۰۔ است خمرالانام بم ۱۲۳۔

کہ قرآن سے اس کے تعلق کو بھی واضح کیا جائے۔ یہ حقیقت اپنی جگہ مسلم ہے کہ جس طرح قرآن مجید کے الفاظ کو اللہ تعالی نے نازل کیا ای طرح اس کے معانی و مطالب کی وضاحت کو بھی اپنے ذیے لیا، ارشادر بانی ہے:

الاتُحرِّ کُ بِهِ لِسَانکَ لِتَعُجَلَ بِهِ إِنَّ عَلَیْنَا جَمْعَهُ وَقُورُ اللهٔ فَاتَبِعُ قُورُ اللهُ فَمَّ إِنَّ عَلَیْنَا بَیَانَهُ (القیامة ایت ۱۳۱۲) فَاذَا قَرَ أَنَاهُ فَاتَبِعُ قُورُ اللهُ فَمَّ إِنَّ عَلَیْنَا بَیَانَهُ (القیامة ایت ۱۳۱۲) فاؤا قَر أَنَاهُ فَاتَبِعُ قُورُ اللهُ فَمَّ إِنَّ عَلَیْنَا بَیَانَهُ (القیامة ایت ۱۳۱۲) فاؤا الله فائینا بیان کو حرکت نہ دو، بے شک اس کا محفوظ کرنا اور پڑھنا ہمارے ذمہ ہے، جب ہم اسے پڑھ چیس اس وقت محفوظ کرنا اور پڑھنا ہمارے ذمہ ہے، جب ہم اسے پڑھ چیس اس وقت اس پڑھے ہوئے کی انباع کرو، پھر بے شک اس کی باریکیوں کو ظاہر کرنا اس پڑھے ہوئے کی انباع کرو، پھر بے شک اس کی باریکیوں کو ظاہر کرنا ہمارے ذمہ ہے '۔

اس آیت نے واضح کردیا کہ جمع الفاظ کے علاوہ قر آن کے مطالب ومقاصد کا بیان بھی رب تعالی نے اپنے ذے لیا ہے کیونکہ انسانی عقل چاہے کتنی بھی کامل ہو، کلامِ اللی کی گہرائی تک نہیں پڑنچ سکتی ،اللہ تعالی نے اپنے پیارے نبی علیہ السلام کوجس طرح اپنی ذات کی معرفت کے لئے وسیلہ بنایا ہے، اسی طرح کلامِ رسول کی کوا پنے کلام بجھنے کا ذریعہ بنایا ہے اور یہ حقیقت ہے کہ کلامِ رسول کی کے فیم کے بغیر کلامِ اللی تک رسائی ناممکن ہے چنانچہ اللہ تعالی نے اپنے حبیب پاک کی ای شائی تک رسائی ناممکن ہے چنانچہ اللہ تعالی نے اپنے حبیب پاک کی ای شائی جیسین وتشریح کا ذکر کے دوئے درمایا:

وَٱنْزَلْنَا اِلَيُكَ اللَّهِ كُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلَيُهِمُ وَلَعَلَّهُمُ يَتَفَكُّرُونَ. (الْحُلِ ايت٣٣)

"ا محبوب! ہم نے آپ کی طرف بیذ کرنازل کیا تا کہ آپ لوگوں مے بیان کریں جوان کی طرف اتارا گیا اور تا کہ وہ فور وفکر سے کام لیں'۔

اسی سورت میں دوسری جگدارشا دفر مایا:

وَمَآانُزُلْنَا عَلَيُكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِى اخْتَلَفُوُا فِيُهِ وَهُدًى وَّرَحُمَةً لِقَوْم يُؤْمِنُونَ. (الْخَلَايت ١٢)

''اورہم نے بیر کتاب نہیں اتاری گراس لئے کہ آپ لوگوں کے سامنے بیان کردیں وہ بات جس میں وہ اختلاف کریں اور بیہ ہدایت ورحت ہے ایمان والوں کے لئے''۔

سورۃ انحل کی پہلی مولہ بالا آیت میں و لَعَلَّهُمْ یَتَفَکُّوُوْنَ کے جملہ است مقیقت کی طرف اشارہ فرمادیا کہ بیانِ رسول ﷺ کے بعد ہی غوروفکر کی اجازت ہے کیونکہ جہاں تک قرآنِ مجید کی بقینی مراد کا کام ہے وہ اللہ کا رسول علیہ السلام ہی انجام و بے سکتا ہے البتہ اس کے بیان کر دہ معانی میں غوروفکراور تد برکر کے ہرصا حب عقل سلیم فائدہ اٹھا سکتا ہے۔

دوسری آیت میں بتا دیا گیا ہے کہ اگر آیات کے معانی سمجھنے میں اختلاف رونما ہو وار ہر اختلاف رائے رونما ہواور ہر مختف اپنی دائے کوئی کے مطابق ظاہر کرے تو اس صورت میں اختلاف ختم مطابق ظاہر کرے تو اس صورت میں اختلاف ختم

کرنے کی واحدصورت رہے کہ رسول کریم ﷺ کے بیان (احادیث) کی طرف رجوع کیا جائے۔

یمال سے میات واضح ہوگئ کہ بیان قرآن بنظم قرآن سے علاوہ چیز ہے لہذا بیان قرآن یا ببین قرآن کامفہوم صرف قرآن پڑھ کرسنادینا نہیں۔

#### - أيك شبكاازاله

بعض لوگ بیشہ پیش کرتے ہیں کقر آن کریم ایک جامع اور مفصل
کتاب ہے چنانچ قرآن اپنے آپ کو کتاب مفصل اور تبنیا اُل اِلگیل شکی
قرار دیتا ہے لہٰذا قرآن کے لئے سنت وحدیث کو بیان تھہرانے کی کوئی
ضرورت نہیں ۔اس کا جواب یہ ہے کہ کہ قرآن کا کتاب مفصل ہونا مخاطب
بلا واسطہ یعنی صفور رسول اکرم بھے کے لئے ہے لیکن جہاں تک امت کا تعلق
ہے وہ رسول کریم بھی کے قول وقعل کی روشی میں اس کتاب کی تفصیل
وقشرت کو سجھ سکتی ہے ،کوئی آدمی چاہے کتنا ہی تھند ہو، رسول خدا بھی کے
بیان کی روشی کے بغیر کتاب اللہ کے مطالب نہیں سجھ سکتا چنانچ علامہ ذخشر ک
بیان کی روشی کے بغیر کتاب اللہ کے مطالب نہیں سجھ سکتا چنانچ علامہ ذخشر ک
باوجود معتزلی ہونے کے ،اس حقیقت کا اعتراف کرتے ہوئے گئے ہیں:
باوجود معتزلی ہونے کے ،اس حقیقت کا اعتراف کرتے ہوئے گئے ہیں:
فُلْتُ اَلْمَعْمَلُ اِللّٰهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اُمُوْدِ اللّٰدُونِ حَدُثُ کُانَ مَنْ مُنْ مُنْ اللّٰهُ وَاللّٰدُونِ حَدُثُ کُانَ مَنْ مُنْ اُمُورُ اللّٰدُونِ حَدُثُ کُانَ

قُلُتُ اللَّهُ عَنَى اللَّهُ بَيْنَ كُلُّ شَيْئٌ مِنْ اُمُورِ اللِّيْنِ حَيْثُ كَانَ نَصًّا عَلَى بَعْضِهَا وَإِحَالَةً عَلَى السُّنَّةِ حَيْثُ أُمِرَ فِيْهِ بِاتِبَاعٍ رَسُولِ اللَّهِ وَقِيْلُ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَواى. لَ

لے تغییرکشاف،ج ۲:۸۲۸\_

" میں کہتا ہوں قرآن تمام اموردین کا بیان بایں معنی ہے کہ اس نے بعض احکام کواپی نص کے ساتھ بیان کر دیا ہے اور باقی کوسنت کے حوالے کر دیا ہے اور باقی کوسنت کے حوالے کر دیا ہے جیسا کہ قرآن میں انتاع رسول علیہ السلام کا تھم دیا گیا ہے اور بیفر مایا گیا ہے کہ آپ اپی خواہش سے کلام نہیں فر ماتے بلکہ آپ کا کلام وی النی ہوتا ہے جو آپ کی طرف بھیجی جاتی ہے"۔

ای طرح علامه ابن کثیر دمشقی اس آیت کے تحت لکھتے ہیں:
قَالَ الْاوُزَاعِی تِبْیَاناً لِّکُلِّ شَیْی بِالسَّنَّةِ. لِ
ثام اوزاعی فرماتے ہیں قرآن کا ہر چیز کے لئے تبیان ہونا سنت وصدیث کے ساتھ ہے'۔

# جامعيت قرآن كالحيح مفهوم

امت کے لئے مکمل سرچشمہ ہدایت ہے جس کے بعدامت کو کی اور طرف آس لگانے کی سرورت باقی نہیں رہتی ،حقیقت میں رب تعالیٰ کا احسانِ عظیم ہے کہ اس نے اپنے حبیب پاک ﷺ کے ذریعے قرآن کے حقائق کو واضح فرما دیا اور تمام شبہات کا ازالہ کر دیا جو عقل انسانی کے لئے مطور کھانے کا سبب بن سکتے تھے۔

ہم وضاحت کے لئے بیانِ رسول کی چندمثالیں پیش کرتے ہیں جن سے اندازہ ہو سکے گا کہ صحابہ کرام، جو اہل زبان اور فصاحت وبلاغت کے ساتھ متصف تھے انہیں بھی قرآن فہی میں اشکالات پیش آجاتے تھے اور وہ ای معلم ومر فی کی طرف رجوع کرتے تھے جوان پر حق کو واضح کردیتے تھے جوان پر

" وہ لوگ جو ایمان لائے اور انہوں نے اپنے ایمان میں کوئی ظلم شامل نہیں کہا ہے اور انہوں نے اپنے ایمان میں کوئی ظلم شامل نہیں کہا، یہی لوگ ہیں جن کوامن ملے گااور یہی لوگ ہدایت یا فتہ ہیں'۔
میس کے میں کرصحابہ کرام گھبرا گئے اور عرض کرنے لگے ہم میں سے ایسا

کون ہے جس نے اپنے نفس پر کوئی نہ کوئی ظلم نہ کیا ہو ، پس آیت کے بموجب تو ہم میں کوئی ہی سختی امن نہیں رہے گا، رسول اکرم اللہ نے فر مایا یہاں پرظلم سے مرادعام ظلم نہیں بلکہ شرک مراد ہے اجب کہ سورہ لقمان میں ارشاد ہوتا ہے اِنَّ المشِورک لَظُلُم عَظِیْم ہ '' شرک بہت بڑاظلم ہے''۔ ارشاد ہوتا ہے اِنَّ المشِورک لَظُلُم عَظِیْم ہ '' شرک بہت بڑاظلم ہے''۔ (۲) تفییرابن کیٹر میں ہے کہ جب بینازل ہوئی:

وَالَّـذِيْنَ يَكُنِزُوْنَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَكَايُنُفِقُوْنَهَا فِي سَبِيُلِ اللهِ فَبِشِّرُهُمْ بِعَذَابِ اَلِيُمْ ه

''جولوگ سونا اور جاندی جمع کرتے ہیں اور اس کو اللہ کی راہ میں خرج نہیں کرتے انہیں دروناک عذاب کی خبر سناد یجئے'' ب

صحابہ کرام کو یہ من کرسخت فکر لائق ہوئی کیونکہ ال ہیں ہے بعض اہل ثروت بھی ہے منہ اللہ ہوں نے آپ کی خدمت میں اپنی الجھنیں پیش کیس تو آپ فرمایا یہ وعیداُن لوگوں کے لئے ہے جوز کو قادانہیں کرتے ،شرعا کنز بھی وہی مال ہے جس میں سے ذکو قادانہ کی جائے ، پھر آپ نے ان کی مزید تملی کے لئے فرمایا:

لے صبح بخاری (معری)۲۰۱۷\_

ع تغییر این کثیر ، ج ۲: ص ا ۳۵ \_

(۳) ایک مرتبہ رسول خدا ﷺ نے فرمایا، قیامت کے دن جس کا حساب لیا گیاسمجھ لوکہ وہ ہلاک ہوا، اس پرام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہانے عرض کیا کہ قرآنِ مجید تو فرما تاہے:

فَامَّا مَنُ أُوْتِى كِتَابَهُ بِيَمِيْنِهِ فَسَوُفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيُرًا. (الانثقاق است ٩٠٨)

"جس کودا ہے ہاتھ میں نامہ اعمال دیا گیا اس کا حساب آسان ہوگا"۔
اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ بیلوگ حساب کے باوجود ہلاک نہ
ہوں گے، آپ نے فرمایا حساب پیبر کے معنی عرض اعمال کے ہیں بعنی
اعمال نامہ استے سامنے رکھ کر اُن کو صرف جتلا دیا جائے گا مگر اس پر باز پرس
نہ ہوگی ، اگر کسی سے مناقشہ کیا گیا تو سمجھ لوکہ وہ ہلاک ہوا، بیس کر حضرت
عائشہ رضی اللہ عنہا کا شہر فع ہوگیا۔ اِ

(٣) بعض صحابہ کرام کوآیۃ کریمہ وَمَنُ یَعْمَلُ سُوءً یُجُوَ بِهِ
(جس نے براعمل کیا وہ سزایائے گا) سن کر بیشہ لائل ہوا کہ ہرانسان
سے کوئی نہ کوئی قصور تو ہوتا ہی ہے لہذا اس آیت کی روسے ہر شخص کا
عذاب میں گرفتار ہونا ضروری ہے، آپ نے فرمایا کہ 'یُسجُونَ ہے، '' سے
صرف جہنم کاعذاب مراد نہیں بلکہ ہروہ تکلیف جومسلمان کو پہنچتی ہے یہاں
سک کہ چلتے میں تفوکر لگ جانا یا یا وال میں کا نثا چھے جانا، یہ محکم مسلمان کے سامیان کے سے میال
سک کہ چلتے میں تفوکر لگ جانا یا یا وال میں کا نثا چھے جانا، یہ محکم مسلمان کے سامی کا کفارہ بن جاتا ہے۔ کے

ل صحیح بخاری، ج ۱: ۳۰ \_ سے بامع تر ندی، ج۲ :۳۳۰ \_

اسی طرح رسول خداد اللے نے صحابہ کرام کے سامنے قرآن مجید کے تجملات کی تفصیل و تفسیر بیان کی ، چنانچہ آپ نے اُن پرواضح فر مادیا کہ خیط ابیض سے مراد دن کی سفیدی اور خیطر اسود سے مراد رات کی سیاہی ہے "يُأْتِى بَعُضُ ايَاتِ رَبِّكَ" سےمرادمغرب سےسورج كا ثكلنا ہے إ اورار ثادخداوندى ہے لِلَّاذِيْنَ اَحْسَنُوا الْسُحُسُنَى وَزِيَادَةٌ مِمْل 

غرضیکه کتب ِ حدیث میں اس قتم کی مکثرت مثالیں مکتی ہیں کہ رسول خدا ﷺ نے اپنی احادیث ہے قرآنِ پاک کی تشریح فرمائی اور صحابہ كرام نے اہل زبان ہونے كے باوجود آپ ہے فہم قرآن كى خاطر سبتى ليا للبذا كوئي شخص اب محض زبان داني كى بناير يالغاث القرآن ميں مهارت تامه رکھنے کی بنا پر قرآن جی کا دعویٰ ہیں کرسکتا۔

غور کا مقام ہے کہ حضرت عمر ﷺ جیسی بزرگ اور ذہین وظین ہستی صرف سورة بقرة كاعلم حاصل كرنے يرباره سال صرف كرديتى ہے جو جو لوك حضرت عمر فله كارشاد وحسبنا كتاب الله "س (جميس الله ك كتاب كافى ہے) كواپنے لئے بطور سند پیش كرتے ہیں ،وہ يہ بھول جاتے ہیں کہ بیاس تربیت یا فتہ ء ہارگا و نبوت کا ارشاد ہے جس نے ہارہ سال تک اليح مسلم وجازس ٨٨- ي جامع ترندي و ٢٠ م ١٠٠ ايناصح مسلم و ازم ١٠٠ ا س تغیر فتح العزیز ، ج ا : ص ۲۷ سی میح مسلم ، ج ۲ : ص ۲۳ \_

Click For More Books

صرف سورہ بقرہ کی تعلیم پانے کے لئے صرف کر دیے ہے لہٰذا ان کا ادر سے سنا کِتَابُ اللّٰہِ '' کہنا ہایں علٰی ہے کہ میں رسول اللّٰہ ﴿ اللّٰهِ '' کہنا ہایں علٰی ہے کہ میں رسول اللّٰہ ﴿ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰ

### قرآن وسنت كاباجمي ربط

قرآن وسنت میں جو گہراربط ہےا سے مجھے لینے کے بعدا نکارسنت کی مخبائش باقی نہیں رہتی ،امام شاطبی نے اس تعلق کو بڑے عدہ الفاظ میں بیان کیا ہے لکھتے ہیں:

اَلسَّنَّةُ رَاجِعَةٌ فِى مَعُنَاهَا إِلَى الْكِتَابِ فَهِى تَفْصِيلُ مُجْمَلِهِ وَبَيَانُ مُشْكِلِهِ وَبَسُطُ مُخْتَصَرِهِ. ل

"سنت حقیقت میں قرآن کی طرف راجع ہے، بیقرآنِ مجید کے مجملات کی تفصیل، مشکلات کابیان اور اس کے مختصرات کی تشریح کرتی ہے'۔

الموافقات، جس صرار

مجملات کی تفصیل سے مرادیہ ہے کہ قرآن کریم میں نماز ،روزہ، جج، زکوۃ اوراس طرح دیگر عبادات ومعاملات کی تفصیل ذکر نہیں کی گئ، قرآن کریم نے ''اُقیہ مُ وا المصلوۃ ''فرمایا ہے اور سنت نے اس کی ایک ایک ایک جزکی تفصیل کی ہے ، یہی حال باقی ارکان اسلام کا ہے۔ مشکلات کی تفریر کی چندمثالیں گزشتہ صفحات میں ذکر کی جا چکی ہیں۔ مخضرات کی تشریک یوں جھے کہ قرآن مجید نے مخضرافر مادیا:

وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَا كُمْ أُمَّةٌ وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِينُدًا. (البقرة ايت ٣٣) النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِينُدًا. (البقرة ايت ٣٣) "اى طرح بم نِي تهيس امت وَسَط بنايا تاكم الوكول برگواه بنو اورخدا كارسول تمهارے لئے گوائی دے"۔

صدیث نے اس کی تشریح کرتے ہوئے بتایا کہ جب قیامت کے دن انبیاء ملیم اسلام اوران کی امتیں آئیں گی تو انبیاء کرام سے بلنے وین کے بارے بوچھا جائے گا ان کی امتیں کذب بیانی سے کام نے کر کہد دیں گی کہ ہمارے باس خدا کے عذاب سے ڈرانے کے لئے کوئی نہیں آیا تھا۔رسولوں سے بوچھا جائے گا کہ تمہارا کوئی گواہ بھی ہے وہ حضور بھی کی امت کا نام لیس کے اس وقت اُمت محمد بدرسولوں کے حق میں گواہی دے گی اور رسول اکرم کے اس وقت اُمت کے حق میں گواہی دیں گے اور اس طرح حضور بھی خود اپنی امت کے حقور بھی خود اپنی امت کے حق میں گواہی دیں گے اور اس طرح حضور بھی خود اپنی امت کے حق میں گواہی دیں گے اور اس طرح حضور بھی

لے جامع ترزی کی ایس ۱۲۵

خاتم الشهداء بول کے بین آپ کی شہادت برآخری اور قطعی فیصلہ ہوگا۔

امام اوزاعی کے کلام سے پیداشدہ اشکال کا جواب
بعض حفرات نے یہاں بیم خالط دینے کی کوشش کی ہے کہ دوایت
پرست طبقہ ،سنت کو قرآن سے بڑھا دیتا ہے۔شام کے مشہور محدث امام
اوزاعی سے منقول ہے کہ'آلکے تاب اُخو نج اِلَی السُّنَّة مِنَ السُّنَّة اِلَی
اللُکِتَابِ '' لے اورائ طرح یہ بھی منقول ہے کہ'آلسُّنَّة فَساضِیة عَلَی
اللُکِتَابِ ''اس سے منکرین حدیث کویہ کہنے کا موقع مل گیا کہ ان حضرات
اللُکِتَابِ ''اس سے منکرین حدیث کویہ کہنے کا موقع مل گیا کہ ان حضرات
کے نزویک سنت کی اہمیت قرآن سے بڑھ گئی ہے بیسنت کو کتاب پر حاکم
قرار دیتے ہیں اور کتاب کوسنت کی طرف مخت کی این نہ کہ سنت کو کتاب
کی طرف، حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ سنت وحدیث کو جمت مانے والے ہمیشہ
کی طرف، حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ سنت وحدیث کو جمت مانے والے ہمیشہ
کی طرف، حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ سنت وحدیث کو جمت مانے والے ہمیشہ
کی طرف، حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ سنت وحدیث کو جمت مانے والے ہمیشہ
کی طرف، حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ سنت وحدیث کو جمت مانے والے ہمیشہ
کی طرف، حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ سنت وحدیث کو جمت مانے والے ہمیشہ
کی طرف، حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ سنت وحدیث کو جمت مانے والے ہمیشہ
کی طرف، حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ سنت وحدیث کو جمت مانے والے ہمیشہ کی ایک سنت کو ایک میں معلامہ شاطبی

كار قول تمام روايت پندطبقه من مقبول ب: رُتُبَهُ السُّنَّةِ اَلتَّاجُورُ عَنِ الْكِتَابِ فِي الْإِعْتِبَادِ. كَلَّ دُسنت كامرته كمّاب الله عنه وَخرب -

امام ازای کے قول کامفہوم یہ ہے کہ ہم کتاب کو بیھنے کے لئے سنت کے دیادہ مختاج ہیں، اس کا مطلب صاف ظاہر ہے کہ سنت ، کتاب اللہ کی تغییر اور شرح کی حیثیت رکھتی ہے اور قرآن کریم اصل متن کی بمتن کو بیجھنے

ل جامع بيان العلم (ابن عبدالبرماكل)، ج٢: ص ١٩١١ ١ ١ الموافقات، جهيم ٢٠-

کے لئے شرح کی ضرورت زیادہ ہوتی ہے ،سنت کے کتاب اللہ پر قاضی ہونے سے بیمراد ہے کہ آیت کے اندر جوعظی طور پر مختلف اختالات ہوتے ہیں ''سنت' ان میں سے معنی مرادی کو واضح کر دیتی ہے اور وہی مفہوم قول فیصل کی حیثیت رکھتا ہے جس کے مقابلے میں دوسر نے علی اختالات کوترک کرنا پڑتا ہے چنا نچے علامہ شاطبی فرماتے ہیں:

فَمَعُنى كُونِ السُّنَّةِ قَاضِيَةً عَلَى الْكِتَابِ اَنَّهَا مُبَيِّنَةً لَّهُ فَلاَ يُوفِّفُ عَلَى الْكِتَابِ اَنَّهَا مُبَيِّنَةً لَهُ فَلاَ يُوفِّفُ عَلَى إِجُ مَالِهِ وَإِحْتِمَالِهِ وَقَدْ بَيَّنَتِ الْمَقْصُودَ مِنْهُ لَا يَوفِّفُ عَلَيهِ إِجْ مَالِهِ وَإِحْتِمَالِهِ وَقَدْ بَيَّنَتِ الْمَقْصُودَ مِنْهُ لَا أَنَّهَا مُقَدَّمَةٌ عَلَيْهِ لَ

ا مام اوزاعی نے الیمی کوئی بات نہیں کی جوعظمت ِقرآن کے منافی ہولاہذا ہے۔ اعتراض سراسرغلط بھی پرمبنی ہے۔

### سنت بحثيت مأخذتشريع

سنت صرف شارح قرآن ہی نہیں بلکہ تشریع کامستقل ما خذ وسرچشمہ بھی ہے۔ سنت جس طرح قرآنی مجملات کی تفصیل اور مختفرات کی تشریح کرتی ہے۔ اس طرح بعض وہ احکام بھی بیان کرتی ہے جن سے سکاب اللہ ساکت ہے۔ علامہ ابن قیم سنت کی مختلف حیثیتوں کو بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

السُّنَّةُ مَعَ الْقُرُانِ عَلَى ثَلاثَةِ اَوْجُهِ اَحَدُهَا اَنُ تَكُونَ مَوَافِقَةً لَهُ مِنْ كُلِّ وَجُهِ فَيَكُونُ تَوَارُ دُالْقُرُانِ وَالسُّنَّةِ عَلَى الْحُكْمِ الْوَاحِدِ وَمِنُ بَابِ تَوَارُدِ الْآدِلَّةِ وَتَظَافُرِهَا الثَّانِيُ اَنُ الْحُكْمِ الْوَاحِدِ وَمِنُ بَابِ تَوَارُدِ الْآدِلَّةِ وَتَظَافُرِهَا الثَّانِيُ اَنُ تَكُونَ الْحُكْمِ الْوَاحِدِ وَمِنُ بَالِهُ رَانِ وَتَفُسِيْرًا لَهُ اَلثَّالِثُ اَنُ تَكُونَ مَنُ اللَّهُ الثَّالِثُ اَنُ تَكُونَ مَعُوجِهَةً لِحَكْمِ سَكَتَ الْقُرُانِ وَتَفُسِيْرًا لَهُ اَلثَّالِثُ اَنُ تَكُونَ مَعُوجِهَةً لِحَكْمٍ سَكَتَ الْقُرُانِ عَنْ اِيُجَابِهِ اَوْمُحَرِّمَةً لِمَا مُعُونَ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَحِلُ مَعُصِيتُهُ وَلَيْسَ هَلَا النَّبِي عَلَيْكُمُ تَجِبُ طَاعَتُهُ فِيْهِ وَلَا تَحِلُّ مَعُصِيتُهُ وَلَيْسَ هَلَذَا تَقُدِيْمًا لَهَا عَلَى كِتَا بِ اللَّهِ بَلُ اِمْتِقَالٌ لِمَا اَمَرَ وَلَيْسَ هَلَا الْمَتَقَالُ لِمَا اللهِ بَلُ الْمُتِقَالُ لِمَا اللهِ مَلُ اللهِ بَلُ المُتِقَالُ لِمَا الْمَلَ وَلَيْسَ هَلَا الْمَدَالَةُ قَدِيْمًا لَهَا عَلَى كِتَا بِ اللَّهِ بَلُ المُتِقَالُ لِمَا اَمُولَ لَكُونَ وَاللَّهُ مَلُ اللّهِ مَلُ الْمُولَةُ لَيْهُ وَلَا تَعِلَّ مُ اللّهُ وَلَا لَعَالًا لِهَا عَلَى كِتَا بِ اللّهِ بَلُ الْمُتِقَالٌ لِمَا اَمُولَ لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهِ بَلُ الْمُتَعَالُ لِمَا الْمَلَ وَلَيْسَ هَلَا الْمَالَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِلُ لَلْمَا الْمَا الْمَا عَلَى كِتَا بِ اللّهِ بَلُ الْمُتِقَالُ لِلْمَا الْمَلَا لَهُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُولُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ ا

اللُّهُ بِهِ مِنْ طَاعَةِ رَسُولِهِ. ل

«سنت کا قرآن سے سہ گونہ علق ہے ایک تو میہ کہ سنت مکمل طور پر قرآن کے موافق ہوپس قرآن وسنت کا تواردایک ہی تھم کے بارے میں ابیا ہوجس میں کئی دلائل ایک ہی مسئلے کے بارے میں وارد ہوں ، دوسرا بیہ كەسنت قرآن كے لئے بيان اورتفبير بن رہی ہو، تيسرا په كہوہ ايسے تھم كو واجب كرربى ہوجس ہے قرآن خاموش ہو يائسى البي چيز كوحرام كرربى ہو جس کے حرام کرنے سے قرآن ساکت ہو۔ سنت ان اقسام ثلاثہ کے دائرے سے باہر نہیں ہوا کرتی اور وہ سی صورت میں قر آن کے معارض نہیں ہوا کرتی ،جواحکام سنت میں زائد ملتے ہیں وہ رسول خدا ﷺ کا تشریعی کارنامہ ہے،اس میں آپ کی اطاعت ضروری ہے اور آپ کی نافر مانی کرنا قطعاً حلال تبيس اس سے كتاب الله برسنت كى فوقيت لازم نبيس آتى بلكه خدا نے اطاعت رسول ﷺ کا جو حکم دیا ہے اس کی حمیل ثابت ہوتی ہے'' حافظ ابن قیم کے مذکورہ بالابیان سے حسب ذیل امور منتح ہو کر سامنے اجاتے ہیں۔

(۱) سنت بعض اوقات قرآنی تھم کی محض تقریر و تا ئید کرتی ہے اس وقت ریقر آن کے لئے بیان تقریر کی حیثیت رکھتی ہے۔

(۲) سنت بعض اوقات قرآنی مجملات کی تشریح وتفییر کرتی ہے

ل اعلام الموقعين ، ج٢ .٢٨٨\_

اس صورت میں ہم اے بیان تفسیر کہدسکتے ہیں۔

(٣) سنت کی تیسری حیثیت میہ ہے کہ وہ بعض اوقات ان چیز وں کو

حرام قراردی ہے جن کی تحریم سے قرآن ساکت ہے اور ان چیزوں کو طلال

قرار دیتی ہے جن کی حلت کا بیان قرآن میں نہیں ،اس صورت میں سنت کو

بيانِ زيادت كهه سكتے ہيں۔

(۲) سنت کسی صورت میں بھی قرآن سے حقیقة معارض نہیں ہوتی

بعض اوقات صورة تعارض بإياجا تاب جوفكر عميق كے بعد دور ہوجا تاہے۔

(۵)سنت كوزا كد على القرآن مان سے بيلازم بيس آتا كدوه كتاب الله

ہےمقدم ہے۔

(۲) الله تعالیٰ نے رسول اکرم ﷺ کی غیر مشروط اطاعت کا حکم دیا ہے

اس کے سنت کو جحت مانناور حقیقت حکم خداوندی کی تعمیل کرنا ہے۔

قرآن وحديث بين سنت كي تشريعي حيثيت كاذكر

قرآن تھیم نے جس طرح سنت رسول اللے کے شارح اور بیان

قرآن ہونے کی وضاحت کی ہے ای طرح سنت کی مستقل تشریعی حیثیت کو

بھی واضح کیا ہے چنانچے سور و اعراف میں ارشاد ہوتا ہے:

وَيُحِلُ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَآئِثُ

"الله كارسول ان كے لئے ياكيزہ چيزيں طلال كرتا ہے اور ناياك

چزیں حرام فرماتا ہے'۔

کھلوگ ہماں یہ مغالطہ دیتے ہیں کہ کھیل وتح ہم کی نسبت رسول خدا گھ کی طرف مجازی ہے ھیقتہ قرآن میں جو حلال وحرام بیان کیا گیا ہے، رسول اکرم بھائی کو بیان فرمانے والے ہیں مگر صاحب ذوق سلیم اورار باب بصیرت سے پوشیدہ نہیں کہان آیات میں پنج براسلام بھا کے خصائص وفضائل کاذکر مقصود ہے چنانچ اس کے ماقبل میں ارشا و خداوندی ہے:

اَلَّذِيْنَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّى الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِى التَّورَةِ وَالْإِنْجِيْلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعُرُوفِ وَ يَنْهَاهُمُ عَنِ الْمُنْكُرِ.

''وہ لوگ جورسول نبی اُمی کی پیروی کرتے ہیں جس کی بشارت کوتورات وانجیل میں لکھا ہوا پاتے ہیں وہ انہیں بھلائی کا تھم ویتا ہے اور برائی سے روکتا ہے'۔

یہاں پرحضور خاتم النبیتن ﷺ کا نبی امی ہونا تورات وانجیل میں آپ کی بشارت کا موجود ہونا ،آپ کا امر بالمعروف ونبی عن المنکر فرمانا ذکر کیا گیا۔ کیا گیا۔ کیا گیا۔ کیا گیا۔

وَيُحِلُ لَهُمُ الطَّيْسَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْنَحْبَآئِثُ وَيَضَعُ عَنُهُمُ إصْرَهُمُ وَٱلْاَغُلالَ الَّتِى كَانَتُ عَلَيْهِمُ . (الاعراف ايت ١٥٥)

''وہ ان کے لئے پاکیزہ چیزیں طلال کرتا ہے اور ناپاک چیز وں کوحرام کرتا ہے اور ان سے وہ بوجھ اور طوق اتار دیتا ہے جو ان پر پہلے سے موجود منے'۔

ان آیات پرغور کرنے ہے بخو بی معلوم ہوتا ہے کہ جس طرح امر بالمعروف و نہی عن المنکر ودیگر صفات جیں ،اس بالمعروف و نہی عن المنکر ودیگر صفات حضور اکرم بھی کی حقیق صفات ہیں ،اس طرح تحلیل و تحریم کا اختیار بھی حضور بھی کو حقیقة حاصل ہے اس بنا پر رسول خدا بھی فرماتے ہیں :

الآانِي اُوْتِيتُ الْكِتَابَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ الْآيُوشِكُ رَجُلٌ شَبُعَانٌ عَلَى اَوْتِيتُ الْكِتَابَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ الْآيُوشِكُ رَجُلٌ شَبُعَانٌ عَلَى اَدِيْكَةٍ يَقُولُ عَلَيْكُمْ بِهِلَذَا الْقُرُانِ فَمَاوَجَدُ تُمْ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرِّمُوهُ لَلْ عَلَيْكِمْ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرِّمُوهُ لَلْ عَلَاكُ مَا وَجَدُتُمْ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرِّمُوهُ لَلْ

''(حضرت مقدام بن معدیکرب داوی بین ) رسولِ خدایشانی فر مایا یا در کھو جھے خدا کی کتاب بھی دی گئی ہے اور اس کی مثل (سنت) بھی اس کے ساتھ عطا ہوئی ہے خبر دار! عنقریب پچھشکم سیر مزین تختوں کی فیک لگا کر کہیں گے صرف قرآن کو لازم پکڑو، اس میں جو حلال ہوا سے حلال مجھو اور جوحرام ہوا سے حرام جانو''۔

اس صدیت پاک کے اقتباس سے ریابا تیں واضی ہوجاتی ہیں: (۱) سنت رسول بھی خداکی کناب کی طرح جستو شرعیہ ہے۔

ل سنن الي داؤد، ج٢ : ١٣٠٠ \_

(۲) کتاب کی طرح سنت بھی پیغیبرعلیدالسلام کوخدا کی طرف سے عطا ہوتی ہے۔

(۳) جس طرح قرآن عکیم میں حلال وحرام کا بیان ہے اس طرح سنت رسول میں بھی۔

قرآن علیم کی تحلیل وتحریم پرایمان لا نا جس طرح ضروری ہے اس طرح سنت رسول علیہ السلام نے جن چیزوں کوحرام قرار دیا ہے، انہیں حرام جاننا بھی ضروری ہے۔ مثلاً شکار کرنے والے درندہ جانوروں اور پرندوں کو حدیث پاک میں حرام اِقرار دیا گیا ہے اس طرح گدھے کی حرمت حدیث پاک میں فدکور ہے، قرآن پاک میں نہیں ،ان چیزوں کوسنت رسول کی روشنی میں حرام ماننا ہوگا۔

(۳) اس حدیث پاک میں ان لوگوں کے بارے میں ہمی واضح پیش گوئی پائی جائی ہے جوشکم سیری اور آرام پرتی کی بنا پر حدیث کی جیت کا انکار کریں گے اور صرف قرآن ، قرآن کی رہ لگا کیں گے ۔غرضیکہ قرآن وصدیث کی روشنی میں رسول اکرم بھٹا کے تشریعی اختیارات ثابت ہیں ، یہ اختیارات آپ کو اللہ تعالی کی طرف سے عطا ہوئے ہیں ، ہم پر بیفرض عاکد ہوتا ہے کہ رسول اکرم بھٹا کے سنن کی پیروی اپنے او پر لازم کر لیس ، امام مشافعی رضی اللہ عنہ نے کیا خوب فرمایا ہے:

لے سنن ابی داؤد، ج۲ :ص۵۳۳\_

"رسول پاک بھے نے جو پھے مسنون فرمایا ہے وہ اللہ کے تھم سے بی مسنون فرمایا ہے جا ہے صراحة کتاب الله میں وہ تھم نہ ہو،اس لئے اللہ تعالیٰ نے فہر دیتے ہوئے فرمایا کہ آپ اس صراط متنقیم کی طرف رہنمائی فرماتے ہیں جو فداکی راہ ہے،رسول فدا بھانے کتاب اللہ کی تائید میں بھی فرماتے ہیں جو فداکی راہ ہے،رسول فدا بھانے کتاب اللہ کی تائید میں بھی طریقہ مقرر فرمایا جن کے بارے میں بھی طریقہ مقرر فرمایا جن کے بارے میں کتاب اللہ میں بھینہ فص موجو دنہیں، رسولی اکرم بھانے نے جو پھے بھی اپنی سنت کی روشی میں فرمایا ہم پراس کی ہیروی کرنالازم ہے،حضور بھی ہیروی کو خدانے اپنی میں موجود نہیں کو خدانے اپنی اطاعت اور آپ کی ہیروی سے انجاف کو خدانے اپنی محصیت قرار دیا ہے اس بارے میں کسی مخلوق کا عذر قابل پذیرائی قرار نہیں محصیت قرار دیا ہے اس بارے میں کسی مخلوق کا عذر قابل پذیرائی قرار نہیں دیااور کسی کے لئے بھی ا تباع رسول کے بغیرکوئی چارہ کا رنہیں چھوڑا''۔
دیا اور کسی کے لئے بھی ا تباع رسول کے بغیرکوئی چارہ کا رنہیں چھوڑا''۔

شارع علیہ الصلوٰۃ والسلام کے تشریعی کام پرغور کرنے سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ آپ نے عبادات، معاملات اور ملکی قوانین کے بارے میں اپنے فریضہ ، تشریع کوجس کمال سے پورا فرمایا ہے وہ آپ کا مجزانہ کا رنامہ ہے اور اگر منتمر اقدی ﷺ کے اس شاہکار کو درمیان سے ہٹا دیا جائے تو پھر قرآن پڑمل کرنانامکن ہوجاتا ہے۔

### ايك شبركاازاله

عصرحاضر کے بعض ' روشن د ماغوں' کو بیہاں پرشبہلائن ہواہے کہ كياكتاب اللدناممل اورناكافي بي كه جب تك سنت وحديث كوساته مدايا جائے اس کی تکیل نہیں ہوتی اور اگر کتاب اللہ قانون سازی کے لئے خودہی كافى ہے تو پھرسنت كوتشريعى ما خذاور جمت بشرعيه قرار دينا كيامعنى ركھتا ہے؟ حقیقت سیہ کرریہ بہت بڑی غلط ہی ہے جوعلم قانون سے واقفیت ندر کھنے کی بنا پر پیدا ہوئی ہے دنیا مجر میں بیقاعدہ سلیم کیا جاتا ہے کہ جس کسی کو قانون سازی کا اختیار اعلی حاصل مووه اگر ایک مجمل تھم دے کریا ایک اصول مطے کرکے اسینے ماتحت کسی مخص یا ادارے کو اس کی تغصیلات کے بارے میں قواعد وضوابط مرتب کرنے کے اختیارات سونی دے تواس فردیا اداره كے مرتب كرده قواعدوضوالط اصل قانون سے الك چيز جيس موتے بلكہ اس كا حصه بوت بي اور ذيلي قواعد كهلات بي، بيذيلي قواعد بلاشبداصل

## Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

قانون سے ملکراس کی تفکیل و تحیل کرتے ہیں مگراس کے بیم عنی ہرگز نہیں کہ اصل قانون ناقص ہوتا ہے ادراس طرح ذیلی قواعد سے اس کا نقص دور ہوتا ہے بلکہ اس کے معنی بیر ہیں کہ قانون ساز نے اپنے قانون کا بنیادی حصہ خود بیان کیا اور تفصیلی حصہ اپنے ماتحت شخص یا ادار سے سے مرتب کرایا۔

الله تعالی نے بھی قانون سازی میں پچھاس قتم کا طریق کار اختیار فرمایا ہے، اس نے قرآنِ مجید میں مجمل و مختصر احکام اور ہدایات دے کریا پچھاصول بیان کرکے یا پنی پینداور ناپیند کا اظہار کرکے بیکام این رسولِ اکرم ﷺ کے سپر دکر دیا کہ وہ نہ صرف لفظی طور پراس قانون کی تفصیل مرتب کریں بلکہ اسے عملی جامہ پہنا کر دنیا کو دکھلا دیں، چنانچہ امام شافعی رحمۃ الله علیہ کتاب الام میں لکھتے ہیں:

فَرَضَ اللّه عَزَّوجَلَّ فِي كِتَابِهِ مِنُ وَجُهَيُنِ اَحَدُهُمَا الْبَانَ فِيهِ بِالتَّنْزِيُلِ عَنِ السَّغَنَى فِيهِ بِالتَّنْزِيُلِ عَنِ السَّغَنَى فِيهِ بِالتَّنْزِيُلِ عَنِ السَّاوِيُلِ وَالْمَحْبُرِ وَالْاَحَرُ اللهُ اَحُكَمَ فَرُضَهُ بِكِتَابِهِ وَبَيَّنَ كَيُفَ السَّاوِيُلِ وَالْمَحْبُرِ وَالْاَحَرُ اللهِ عَكَمَ فَرُضَهُ بِكِتَابِهِ وَبَيَّنَ كَيُفَ السَّانِ نَبِيّهِ عِلَى لِسَانِ نَبِيّهِ عِلَى لَهُ أَنْهَ اَحُكَمَ فَرُضَ مَافَرَضَ رَسُولُ اللهِ فِي هُوَ عَلَى لِسَانِ نَبِيّهِ عِلَى أَنْهُ أَنْهَ فَرُضَ مَافَرَضَ رَسُولُ اللهِ فِي كِتَابِهِ بِقَوْلِهِ وَمَا النَّاكُمُ الرَّسُولُ فَحُذُوهُ وَمَانَهَا كُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا كِتَابِهِ بِقَوْلِهِ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلاَ وَبِقَولِهِ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلاَ وَبِقَولِهِ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلاَ مَولُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ قَبِلَ عَنْ مَنْ قَبِلَ عَنْ اللهُ عَنْ فَمَنْ قَبِلَ عَنْ

رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَبِفَرُضِ اللَّهِ قَبِلَ. لِ

'' قرآنِ مجيد ميں الله تعالیٰ نے فرائض واحکام دوطرح سے بيان فرمائے ہیں، ایک تو رید کہ فرض اور اس کی کیفیت کو بھی بیان کر دیا ہے یہاں تک کہاس تنزیلی تھم کی صراحت کی وجہ سے کسی تاویل یاروایت کی ضرورت نہیں رہی ، دوسرابیہ کہ اصل فریضہ کو کتاب اللہ میں محکم کردیا مگراس کی کیفیت اور تفصیل کولسان پینمبر بیگایر بیان فرما دیا پھررسول بھیا کے فرامین کی اہمیت كوان آيات كے ذريعے ثابت فرما ديا كہ جو يجھ خدا كارسول دے لے لواور جس چیز سے روک دے اس سے رک جاؤ، نیز رید کہ تیرے رب کی فتم ایواس وفت تك مومن بيس بن سكتے جب تك اپنے تمام نزاعی معاملات میں آپ کو ا پناهم شلیم نه کرلیں اور کہیں یوں ارشا دفر مایا کیسی مومن مر دا در مومنه عورت کے لئے جائز جہیں کہ خداور سول کے فیصلے کے بعدوہ اپنی رائے ہے کوئی اور راہ نکالیں،اس کےعلاوہ اور کئی آیات میں اس کی اہمیت بیان فرما دی لہذا اب جو بھی رسول خدا ﷺ کی طرف سے کسی فرض کو تبول کرتا ہے ، در حقیقت وه فرض خداوندی ہی کو قبول کرتاہے'۔

تشرَّحُ قوانين كاراضيارقرآن كريم كمتن ميں صاف موجود ہے: وَاَنْ وَلُسْنَا اِلْدُكُ اللِّهِ كُو لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَانُزِّلَ اِلْدُهِمُ وَلَعَلَّهُمُ يَتَفَكُّرُوْنَ. (مورة النحل)

لے کتاب الام، ج۲:۲۳:۷

"ہم نے آپ کی طرف ذکر نازل کیا تا کہ آپ اُن کے سامنے بیان کریں جو کچھان کی طرف نازل کیا گیا ہے اور تا کہ وہ فور وفکر سے کام لیں"۔
قرآن کریم کے اس واضح فرمان کے بعد کوئی مسلمان یہ جرائے نہیں کرسکتا کہ وہ رسول پاک دی گئے گئے تشریعی کام کا انکار کرے اور سنت نبوی کوماً خذ قرار دیۓ جس کسی تر دو کا اظہار کرے۔

تشريعي احكام كي چندمثاليس

رسول اکرم ﷺ کے تشریعی کام کی تفصیل تو اس مقالے میں ناممکن ہے البتہ ہم چند مثالوں سے اس کی وضاحت کرتے ہیں:

(۱) قرآن مجید میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا کہ وہ پاکیزگی کو پہند
کرتا ہے اِنَّ اللّٰہ یُجِبُ التُّوَّابِیْنَ وَیُجِبُ الْمُتَطَهِّرِیْنَ. ترجمہ: الله
تعالیٰ توبہ کرنے والوں کو دوست رکھتا ہے اور پاکی رکھنے والوں کو دوست
رکھتا ہے۔ا ہے مجبوب کھی کو ہدایت فرمائی وَ فِیَابَکَ فَطَهِرُ (این لبال
کو پاک صاف رکھیے) حضورا کرم کھی نے اس منشاءِ خداو تدی پڑکل کرتے
ہوئے طہارت جسم ولباس کے متعلق تفصیلی ہدایات ویں جو کتب حدیث
اور کتی فقہ میں یوری شرح واسط کے ساتھ موجود ہیں۔

(۲) قرآنِ كريم نظم ديا وَإِنْ تُحنَّتُم جُنباً فَاطَّهُرُوا. (الرَّمَّ جنبي موتواجيي طرح يا كيزگي حاصل كرو) ني كريم الكانت تفصيل سے بتايا كه

جنابت سے کیا مراد ہے اس کا اطلاق کن حالتوں پر ہوتا ہے ، جنابت سے یا کیزگی حاصل کرنے کے لیے خسل کس طرح کیا جائے وغیرہ۔

(۳) الله تعالیٰ نے تعم دیا کہ جب تم نماز کے لئے اٹھوتو اپنا منہ دھولو، کہنیوں تک ہاتھ دھوؤ، سر پرسے کرواور پاؤں دھولو، نبی کریم ﷺ نے بتایا کہ منہ دھونے کے ساتھ ساتھ کلی کرنا اور ناک میں پانی بھی ڈالنا چاہیے بتایا کہ منہ دھونے کے ساتھ ساتھ کی کرنا اور ناک میں پانی بھی ڈالنا چاہیے ، نیز ہی کہ سیمی فرمایا کہ کان ، سر کا حصہ ہیں ، کانوں پر بھی مسے کرنا چاہیے، نیز ہی کہ پاؤل میں موزے ہوں تو ان پر بھی مسے کیا جائے ساتھ ہی ہی وضاحت کر پاؤل میں موزے ہوں تو ان پر بھی مسے کیا جائے ساتھ ہی ہی وضاحت کر دی کہ وہ کون سے امور ہیں جن سے وضوٹوٹ جاتا ہے۔

(٣) قرآنِ مجيد مين الله تعالى في مايا وَ أَقِيهُ مُوا السطلوة ولم السطلوة المان المازقائم كرو!) حضور نبي كريم الله في في في المان المان المازقائم كرو!) حضور نبي كريم الله في المان المان

(۵) قرآن پاک نے کھانے پینے کی چیزوں میں چندادیا کے حرام ہونے کی نظرت کی مثلاً میتہ، دم مسفوح ، کم خزیراور غیراللہ کے نام پر فرن کی مثلاً میتہ، دم مسفوح ، کم خزیراور غیراللہ کے نام پر فرن کی ہوئی چیز، اس کی مزید تفصیل حضور کھی نے اپنے قول وکمل سے فرمائی اور کئی الیمی چیزوں کی حرمت بیان فرمائی جن سے قرآن مجید ساکت ہے مثلاً شکار کر نیوا کے در ند سے اور پرند سے وغیرہ۔

(٢) قرآنِ مجيد ميں الله تعالى نے وراشت كا قانون بيان كرتے

ہوئے فرمایا اگرمیت کی نرینداولا دندہواور صرف ایک لڑکی ہوتو نصف ترکہ پائے گی، دوسے ذاکدلڑ کیاں ہوں تو انہیں ترکے کا دو تہائی حصد ملے گا۔رسولِ اکرم ﷺ نے وضاحت فرمادی کہ اگر دوہوں تو انہیں بھی دو تہائی حصد ملے گا۔

قرآن پاک نے قانون وراشت بیان فرمایا، رسول خدا الله نے اس سے استناء کرتے ہوئے فرمایا کا یوٹ السمنسلیم المگافیر وکلا المگافیر الممنسلیم المگافیر وکلا المگافیر الممنسلیم لے (مسلمان کا فرکا اور کا فرمسلمان کا وارث نہیں ہوسکتا) ای طرح میراث سے متعلق بہت سے مسائل بیان فرمائے۔

(2) قرآن پاک نے عمومی طور پر قانون وصیت بیان فرمایا۔
رسول اللہ اللہ اس کی استفائی صورت بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ
وارث کے لئے وصیت نہیں ہوسکتی عقرآن پاک میں وصیت کی آخری
حد بیان نہیں کی گئی،رسول اکرم اللہ نے بتادیا کہاس کی آخری صدر کے کا
تہائی حصہ ہے۔ سی

میں رکھنا حرام ہے۔ لے

(٩) قرآنِ پاک نے محر مات رضاعیہ، رضاعی ماں اور بہن کا ذکر

فرمایا جضور اللے ناس بارے میں عمومی ضابطہ بیان فرمادیا کہ:

يَحُرُمُ مِنَ الرِّضَاعَةِ مَايَحُرُمُ مِنَ النَّسَبِ.

"رضاعت سے وہ رشتے حرام ہوجاتے ہیں جونسب کی بناپر حرام ہیں"۔

(۱۰) قرآنِ پاک نے تیج وشراء کے بارے میں فرمایا کہ لین وین

بالمى رضامندى سے بونا جا ہيے، رسول خدا اللے نے بعے كے مسائل (مزابنه،

محا قله وغيره) كافساداور بيع سلم وغيره كاجواز تفصيل يسه بيان فرمايا\_

(۱۱) قرآنِ كريم نے ريواكى حرمت بيان كرتے ہوئے فرمايا:

اَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرُّمُ الرِّبُوا

"الله تعالى نے بيع كوطلال اور سودكو حرام قرار ديا ہے"۔

حضور اکرم ﷺ نے اس کی پوری وضاحت فرما دی ، چھے چیزوں کا

نام كرفرمايا كه بيدست بدست اور بموزن مونى جاميين ،ان ميس كمى

بيشى حرام ب،اس كے علاوہ جمة الوداع كے موقع برحضور اللے نے سودى لين

وین کا تعدم قرار دیا اور عملی طور پر سب سے پہلے اینے چیا عباس بن

عبدالمطلب كيسودي تقاضول كقطعي ففر مادي ي

م سنن الي واؤد، ج ١:٣٢٣\_

ا وصحیحمسلم، ج ا: ص ۱۵۳ ـ

غرضیکہ آپ نظامِ حیات کے کسی گوشہ کو لیں، اس بارے میں نبی

کریم ﷺ کی ہدایات آپ کی رہنمائی کریں گی اور آپ کو اس حقیقت کا
اعتراف کرنا پڑیگا کہ رسولِ اکرم ﷺ کی سنت وحدیث سے قطع نظر کر کے
اسلامی آئین مکمل نہیں ہوسکتا۔ بیہ خیال کرنا بالکل غلط ہے کہ حضور ﷺ نے
جو پچھارشاد فرمایا وہ آپ کی ذاتی رائے تھی اور اسی ذمانہ کے حالات کے
مطابق ایک موزوں تجویز تھی ، اب اس میں مرویز مانہ کے ساتھ تبدیلی کرنا
جائز ہے اور بی تبدیلی بھی سنت کا جز ہے جیسا کہ عصر حاضر کے بعض تجد و
پندمفکر خیال کرتے ہیں۔

سنت کے بارے میں اُن کا بینظریہ حقیقت اور صدافت سے بالکل بعید ہے، اس بارے میں حقیقت نفس الامری بیہ ہے کہ حضورِ اکرم اللہ نے جو کی ارشا دفر مایا وہ مامور من اللہ ہو کر فر مایا قرآن مجید گواہی دیتا ہے کہ رسول اکرم اللہ کو کی بات اپنی خواہش سے نہیں فر ماتے ، وہ تو نہیں مگر دحی جوان کی طرف کی جاتی ہے۔ ل

حضورا کرم ﷺ خود بھی فرماتے ہیں کہ میرے دہن مبارک سے تق کے سوا کی میں نکلتا۔ مع

اہل علم اور اہل ول حضرات کا اتفاق ہے کہ حضورِ اکرم کھی کی سنت وصدیث آپ کی رائے کا نام بیس بلکہ وحی الہی کا نام ہے جسے ہم وحی نفی اور البی کا نام ہے جسے ہم وحی نفی اور البی کا نام ہے جسے ہم وحی نفی اور البی کا نام ہے جسے ہم وحی نفی اور البی کا نام ہے جسے ہم وحی نفی اور البی کا نام ہے جسے ہم وحی نفی اور البی کا نام ہے جسے ہم وحی نفی اور البی کا نام ہے جسے ہم وحی نفی اور البی کا نام ہے جسے ہم وحی نفی اور البی کا نام ہے جسے ہم وحی نفی اور البی کا نام ہے جسے ہم وحی نفی اور البی کا نام ہے جسے ہم وحی نفی اور البی کا نام ہوں کی تاری کا نام ہوں کے تاری کا نام ہوں کا نام ہوں

وی غیر ملوسے تعبیر کرتے ہیں اور جس طرح حضور الطفیلا کی بعثت قیامت کک کے لئے ہے ایسے ہی آپ کی سنت بھی قیام قیامت تک کے لئے جمت ہے اور اسلامی قوانین کا دوسراسر چشمہ ہے۔

# سنت وي البي ہے

ہم ابھی کہہ آئے ہیں کہ سنت بھی قرآن کی طرح وتی ہے، فرق ہے
ہے کہ قرآن وی متلوہے جس کی تلاوت کی جاتی ہے، اسے وی جلی بھی کہتے
ہیں کیکن سنت وی خفی اور غیر متلوہے، قرآن مجید میں الفاظ کا اِلقاء اللہ تعالیٰ
کی طرف سے ہے کیکن سنت وحدیث میں ایسانہیں بلکہ مطالب، رسول اللہ
گی طرف سے ہے کیکن سنت وحدیث میں ایسانہیں بلکہ مطالب، رسول اللہ
اس لئے ہم قرآن کو کلام مجز اور کلام مُنزً ل کہتے ہیں جب کہ سنت کو غیر مجز اور کلام منزً ل کہتے ہیں جب کہ سنت کو غیر مجز اور کلام اور کلام رسول کہتے ہیں جب کہ سنت کو غیر مجز اور کلام منزً اللہ علیہ فرماتے ہیں:

" اصل میں دو کلام نہیں جن میں ایک قرآن ہواور دوسراغیر قرآن ،

لِ المنصفى، خانص ٨٠\_

یہ عبارت کا اختلاف ہے ،اگر اللہ تعالی اپنے کلام پر لفظ عموم سے دلالت فرمائے اس کی تلاوت کا امر فرمائے تو اسے قرآن کہا جائے گا اور الفاظ متلو کے بغیر دلالت کی جائے تو اسے سنت کا نام دیا جائے گا'۔

بعض معاصرین کا خیال ہے کہ حضور ﷺ پرصرف بصورت قرآن ہی وی نازل ہوتی تھی اور سنت کے وی الہی ہونے کا کوئی ثبوت کم از کم قرآن میں تو نہیں ملتا، ہم مناسب سجھتے ہیں کہ حضور خاتم النبیین ﷺ کی سنت کے وی الہی ہونے کوقرآن مجید کی روشنی میں ثابت کریں۔

# سنت کے وحی الہی ہونے پردلائل

قرآن مجید کو بغور پڑھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ انبیاءِ کرام علیہم السلام کو کتاب کے ساتھ حکمت بھی عطا ہوتی ہے چنانچہ تیسرے پارے میں ارشاد ہوتا ہے:

وَإِذْ آخَذَ اللّهُ مِيْفَاقَ النّبِيّيُنَ لَمَآ اتَيُتُكُمُ مِّنُ كِتَابٍ
وَحِكُمَةٍ ثُمَّ جَآنَكُمُ رَسُولٌ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَكُمُ لَتُوْمِنُنَ بِهِ
وَلَتَنْصُرُنَّهُ. (العران ايت ۱۸)

"یادکروجب الله تعالی نے پینمبروں سے عہدلیا کہ میں تم کو کتاب اور حکمت دوں، پھر تشریف لائے تمہارے پاس وہ رسول جوتمہاری کتابوں کی تعمیت دوں، پھر تشریف لائے تمہارے پاس وہ رسول جوتمہاری کتابوں کی تقدیق ضرورضروراس کی مدد کرنا"۔

اس میں صاف تصریح ہے کہ اللہ تعالی انبیاء کرام کو کتاب و حکمت دونوں عطافر ماتا ہے چنانچ رسول اکرم ﷺ پرخدا کی طرف سے نازل ہوئی ہے اس کا ثبوت اس آیت سے ملتا ہے:

وَأَنْ زَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكُمَةَ وَعَلَّمَكَ مَالَمُ تَكُنُ تَعُلَمُ وَكَانَ فَضُلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا. (سورة نساء ايت الله عَلَيْكَ عَظِيمًا. (سورة نساء ايت الله عَلَيْكَ عَظِيمًا. (سورة نساء ايت الله تعالى فضلُ الله عَلَيْكَ عَظِيمًا الري اور تمهيل سكها ديا جو يجه تم نه جانة تضاور الله كاتم يربر انقل ہے'۔

سورة آل عمران على بعثت بوى كمقاصد بيان كرت بوك فرمايا:
لَقَدُ مَنَ اللّٰهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمُ رَسُولًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمُ رَسُولًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمُ رَسُولًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ اللّٰهُ مَا لَكِتَابَ وَيُوزَكِيهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة . (ال عمران ايت ١٢٣)

" بے شک اللہ تعالیٰ نے مونین پر بردا احسان کیا ہے کہ ان میں انہی میں سے ایک رسول بھیجا جوان پراس کی آبیتی پردھتا ہے، انہیں پاک صاف کرتا ہے اورانہیں کتاب و حکمت سکھا تا ہے"۔

اى طرح سوره احزاب مين امهات المؤمنين كوخطاب كركفر مايا؛ وَاذُ كُونَ مَا يُتُلَى فِى بُيُوتِكُنَّ مِنُ ايَاتِ اللَّهِ وَالْحِحُمَةَ. (الاحزاب ايت ٣٨)

https://ataunnabi.blogspot.com/

106

''یادکرو جوتمہارے گھروں میں تلاوت کی جاتی ہیں اللہ کی آبیتیں اور حکمت''۔

اب دیکھناں ہے کہ حکمت کوئی چیز ہے جس کا ذکر بار کتاب کے ساتھ کیا گیا ہے۔

## الفظ حكمت كامفهوم

فنِ لغت کے امام راغب اصفہانی نے مفردات میں بیان کیا ہے
کہ حکمت کا مادہ تھم ہے اور تھم کے علی ہیں منع کرنا حکے ہم آئی مَنعَ مَنْعاً
لِلْإِصْلَاحِ يَعِنی اصلاح کے لئے کسی کوکسی امر سے باز رکھنا اسی لئے لگام کو
کھی حکمت کہتے ہیں کیونکہ وہ گھوڑ ہے کوئر کشی سے دو کتا ہے اسی مناسبت سے
کھی حکمت کہتے ہیں کیونکہ وہ گھوڑ نے کوئر کشی سے دو کتا ہے اسی مناسبت سے
کہتے ہیں اُلْمِ کُمنَةُ وَضَعُ الْاَشْیَاءِ فِی مَحَلِّهَا لِینی اشیاء کوا ہے جی کھی
یررکھنا اور غیر می حکم کی ہیں استعال نہ کرنا۔

علامہ مرتضی زبیری نے تاج العروس میں مزید مخفیق کرتے ہوئے لکھاہے:

ٱلْحِكُمَةُ الْعَدُلُ فِي الْقَضَاءِ وِالْعِلْمُ بِحَقَائِقِ الْآشَيَاءِ عَلَى الْقَضَاءُ وِالْعِلْمُ بِحَقَائِقِ الْآشَيَاءِ عَلَى عَلَيْهِ وَالْعَمَلُ بِمُقْتَضَاهُ وَلِهَاذَا اِنْقَسَمَتُ اللي عِلْمِيَّ وَعَمَلِيَّةٍ . ل

ل جار العروس فصل الحام من باب الميم -

'' ممی جھڑے کا فیصلہ کرتے وقت عدل کرنے کو حکمت کہتے ہیں اوراشیاء کی اصل حقیقت کوجان لینا اور اس کے مقتضا بیمل کرنا بھی حکمت کہلاتا ہے۔اس کی دوستمیں بیان کی جاتی ہیں " حکست عملی اور حکست علمی"۔ لغوى مفهوم واضح موجانے كے بعداب ان قرآنى آيات برغوركرنا ہے جہال کتاب و حکمت کوساتھ ساتھ ذکر کیا گیا ہے۔ ظاہر ہے ان آیات میں لفظ حکمت سے مقصود حکمت کتاب ہے، کتب مُنزَّ لدمیں جواوامرونواہی، احکامات وارشادات، وعد ووعیداو ریند وموعظت مذکور ہو، ان کی ماہیت وحقيقت كالميح علم اللدتعالى بربيغبر كوعطا فرماتا باسطرح رحمت دوعالم عظا كوبعى كتاب الله كالتيح علم عمل الله نعالى في عطافر ما يا اور يبي حضور على علم ومل ہے جسے ہم سنتونبوی سے تعبیر کرتے ہیں جاہے کوئی اسے حکمت نبوی - سے تعبیر کرے یا سنتو نبوی سے دونو ل صورتوں میں مصداق واحد ہے۔ \_عِبَارَاتُنَا شَتْى وَحُسَنكَ وَاحِدٌ

تحکمت جب بصورت وی ، خدا کی طرف سے نازل شدہ ہے تو یہ بھی مانتا پڑے گا کہ سنت بھی وی البی اور منزل من اللہ ہے ، حکمت سے سنت نبوی مراد لینے میں ہم منفر دنبیں بلکہ بہت سے جلیل القدر ائمہ نے بہی قول افقیار کیا ہے چنانچہ حافظ مغرب یوسف بن عبدالبر نے اپنی سند کے ساتھ مضرت قمادہ سے روایت کیا ہے:

عَنُ قَتَادَةَ فِى قَوُلِهِ عَزَّوَجَلَّ وَاذْكُرُنَ مَايُتُلَى فِى بُيُوتِكُنَّ مِنُ الْقُرُانِ وَالسُّنَّةِ قَالَ مِنَ الْقُرُانِ وَالسُّنَّةِ قَالَ مِنَ الْقُرُانِ وَالسُّنَّةِ قَالَ مِنَ الْقُرُانِ وَالسُّنَّةِ قَالَ اللَّهُ وَالْمُنَادَكِ عَنُ اللَّهُ وَالْمُنَادَكِ عَنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُبَادَكِ عَنُ اللَّهُ اللَّلُكُ وَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْلِلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللللْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللِي اللللْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْم

''محر بن توراور عبداللہ بن مبارک نے معمر کے واسطے سے قنادہ (جلیل القدر تابعی مفسر) سے روایت کیا ہے کہ سورہ احزاب کی محولہ بالا آیت میں حکمت سے مرادسنت ہے'۔

اما م شافعی نے بھی حکمت سے سنت کا مفہوم مراد لیا ہے چنانچہ الرسالہ میں لکھتے ہیں:

سَمِعُتُ مِنُ اَرُطْى مِنُ اَهُ لِ الْعِلْمِ بِالْقُرُانِ يَقُولُ اَلْحِكُمَةُ سُنَّةُ دَسُولِ اللَّهِ ٢.

"میں نے پہندیدہ اہل علم حضرات سے سنا ہے کہ حکمت سے مراد سنت رسول اللہ ﷺ ہے'۔

اسى مفہوم كوشيح قرارديتے ہوئے فرماتے ہيں: فَلَمْ يَسَجُّورُ وَاللَّهِ اَعْلَمُ اَنْ يُقَالَ الْحِكْمَةُ هَا الْآسُنَةُ دَسُولِ اللَّهِ التَّلِيَّةُ:

الرسلة (للشافق) ۸۸\_

\_ بان العلم، ح: ص 2 ا-

109

''یہاں پرسوائے تھمت کوسنت قرار دینے کے اور مفہوم مراد لینا جائز نہیں''۔

چونکہ یہاں بیشہ ہوسکتا ہے کہ تلاوت تو کتاب کی ہوتی ہے،
سنت کے لئے لفظ تلاوت استعال کرنے کی کیا توجیہ ہوسکتی ہے، امام
شافعی فرماتے ہیں کہ نزولِ قرآن کے زمانے میں تلاوت کا معنی
مطلقاً پڑھ لینایا زبان سے اداکر لینا تھا نہ کہ قراً تومتواترہ کی تلاوت کرنا
چنانچہ کتاب الام میں فرماتے ہیں:

قَالَ فَهٰ ذَا الْقُرُانُ يُتلَى فَكُيُفَ تُتلَى الْحِكْمَةُ قُلُتُ إِنَّمَا مَعْنَى الْحِكْمَةُ قُلُتُ إِنَّمَا مَعْنَى الْتِلاَوَةِ اَنْ يُنْطَقَ بِالْقُرُانِ وَالسُّنَةِ. لِ

''اگرکوئی بیہ کے کہ قرآن کی تلاوت ہوتی ہے پس حکمت کی تلاوت کے کیامعنی ہیں؟ میں کہتا ہوں تلاوت کے معنی ہیں کہ قرآن وسنت کے کیامعنی ہیں؟ میں کہتا ہوں تلاوت کے معنی ہیں کہ قرآن وسنت کے ساتھ نطق کیا جائے''۔

مشهورمؤرخ اورمفسرها فظابن كثيروشقي فرماتے ہيں:

الْحِكُمَةُ هِى السُّنَّةُ وَذَلِكَ لِآنَ اللَّهَ تَعَالَى ذَكَرَ تِلاَوَةَ الْكِتَابِ وَتَعَلِيْمَةً فُمَّ عَطَفَ عَلَيْهِ الْحِكُمَة فَوَجَبَ اَنْ يَكُونَ الْمُرَادُ شَيُّا الْحَرَ وَلَيْسَ ذَلِكَ الْالسُّنَّة. ع

وو تحكمت سے مرادسنت ہے كيونكه الله نعالى نے تلاوت و تعليم

ل كتاب الام (للعافع)، ج2:101\_

م تغیرابن کثیر، ج ۱۱۲:

کتاب کے ساتھ حکمت وسنت نازل کرنے کی حکمت ماتھ حکمت وسنت نازل کرنے کی وجہدین کواہل خرد کی موشکا فیوں سے محفوظ رکھنا تھا کیونکہ اگر کتاب اللہ کے احکام کی تشریخ اور مطالب کا تعین عقل انسانی کے سپر دہوتو پھراحکام اللہ یہ اہل خرد کی موشکا فیوں کا نشانہ بن کررہ جا کیں گے اور ہمخض اپنی صوابدید کے مطابق علیحدہ علیحدہ تعبیر وتشریخ شروع کر دے گا جس کے نتیج میں اُمت کے اندر تشخت وافتراتی کومزید ہوا ساتھ کے۔

# تعبير حكمت برايك اشكال كاجواب

کمت سے سنت مراد لینے پر بیاشکال وارد ہوسکتا ہے کہ بیتب درست ہے جب حکمت انبیاء کرام کا خاصہ ہواورکوئی غیر نبی حکمت کا حامل نہ ہو حالانکہ نصوص قرآن میں صراحت ملتی ہے کہ حکمت غیرانبیاء کو بھی دی جاتی ہے جنانجے ارشاد خداوندی ہے:

يُوْتِي الْحِكْمَةَ مَنُ يُشَآءُ وَمَنُ يُوْتَى الْحِكْمَةَ فَقَدُ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيْرًا.

"الله تعالى جمع وإسم حكمت عطاكرتا باور جمع حكمت دى كئ

https://ataunnabi.blogspot.com/

111

ہےاسے خرکٹردی گئ"۔

جواباً عرض ہے کہ ہم اس حکمت سے سنت مراد لیتے ہیں جو کتاب کے ساتھ انبیاء کرام کوعطا کی جاتی ہے بی حکمت اس حکمت سے جدا گانہ چیز ہے جوغیرانبیاء کوبھی عطا کی جاتی ہے۔ان دونوں حکمتوں میں واضح فرق بیہ ہے کہ انبیاء کی حکمت خدا کی طرف سے نازل ہوتی ہے جیرا کہ گذشتہ آیات ہے۔ ثابت ہو چکا ہے کیکن غیرنبی کی حکمت وہ خصوصی ملکہ ہے جس کی مد د ہے غور وفکر کے ذریعہ حقائق کا ئنات سے بقدر طافت بشربیہ آگاہی حاصل کی جاستی ہے۔ حکمت انبیاء میں غلطی کا وقوع ناممکن ہے جب کہ غیر انبیاء کر ام کی حکمت مین ندصرف ممکن بلکه واقع ہے،اگر کوئی اس فرق کوسلیم نہ کر ہے ادر انبیاء کرام کی حکمت ہے بھی ملکہ اور استعداد مراد لے تو پھرا سے یوں متمجها جاسكتاب كدانبياء كرام خصوصا سيدالانبياء والكاكو حكمت كاعطا مونانس قرآنی میں صراحت کے ساتھ ٹابت ہے لین غیر انبیاء کے بارے میں تصری نہیں ملی کہ فلاں قلال کو حکمت سے نواز اگیا۔اب بیر کیسے پتا جلے کہ فلال فلال مخف كوواقعة حكمت عطاكى كئي ہےاوراسے اس خير كثير ہے نوازا سمياہے جس كے ساتھ دين ودنيا كى فلاح وابسة ہے۔

ظاہر ہے کہ اس بارے میں حکمت نبوی ہی معیار ہوسکتی ہے کیونکہ ہم صرف نبی کریم میں کے متعلق یقین کے ساتھ کہہ سکتے ہیں کہ وہ

صاحب حکمت ہیں لہذا جس حکیم کی حکمت، حکمت بنوی ہے ہم آ ہنگ ہو گی وہ خیر کثیر کا حامل ہوگا ورنہ ہیں، سیابیا ہی ہے کہ رؤیا صالحہ کو نبوت کا چھیالیسواں حصہ قرار دیا گیا ہے۔ ل

ظاہر ہے کہ ہر محض کے خواب کو بیدورجہ بیں دیا جاسکتا، یہاں بھی اُنهی اوگوں کے سیے خواب مراد ہو نگے جواتاع شریعت اور محبت رسول التكنيخ ميں امتيازي مقام رکھتے ہيں ان كى خواب كو فيضانِ نبوت كى جز قرار ديا جائے گانہ کہ نفس نبوت کی ،اس طرح غیرنبی کے اجتہاد کا مسکلہ ہے۔ پیٹمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اجتہا دکو وی تفی ہے۔ تعبیر کیا گیا ہے مگر دوسرے مجتهدين كوبيح يثبيت قطعأ حاصل نهبس،غيرنبي كاوبي اجتهادم تندمو گاجو كتاب وسنت کی روشی میں کیا گیا ہواور وہ اجتہاد کرنے والا اُن شرائطِ اجتہاد کے ساتھ موصوف ہوجومجہ تنہ کے لئے ضروری ہیں ،غیرنی سے اگر اجہ قاد میں خطا ہوتو وہ عمر بھراسی خطا پر مصررہ سکتا ہے لیکن اللہ تعالیٰ اینے انبیاءِ کرام کی خصوصی حفاظت فرماتا بهالبذا أن كاكسى اجتهاد يرقائم رمنااس بات كى دليل ہے كه اجتہاد خداتعالی کو بھی پیند ہے اور امت کے لئے مم شرعی کا مثبت ہے۔ سے خلاصه کلام بیہ ہے کہ سنت نبوی اور حکمت نبوی ایک حقیقت کی دو تعبیریں ہیں، حکمت نبوی ہی جمنة بشرعیہ ہے اور اس" میزان منزل" کا مصداق ہے جس کا ذکران الفاظ میں کیا گیا ہے:

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

سرحیامی،۹۳۰

ل صحیح مسلم شریف، ج۲: ص ۲:۱۱ سے مسلم الثبوت، ۱۲۸۸

وَٱنسْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيْسَزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسُطِ. (الحديدايت ٢٥)

ہم نے آپ پر کتاب اور میزان کونازل کیا تا کہ لوگ انصاف کے ساتھ قائم رہیں۔

ظاہر ہے کہ یہاں میزان سے مراد حسی تراز و نہیں اور نہ ہی کتاب کے ساتھ اس کی کوئی مناسبت ہے ، یہاں میزان سنت ہی کی طرف اشارہ ہے جو کتاب کے ساتھ نازل ہوئی ہے اور حق وباطل کو پر کھنے کے لئے معیار شرکی کی حیثیت رکھتی ہے علماءِ حق شروع ہی سے اس حقیقت کو تسلیم کرتے آئے ہیں کہ سنت بھی وتی الہی ہے گراب کچھلوگوں نے (جواپنے آپ کو غالبہ فہم قرآن کے اجارہ دار بجھتے ہیں) یہ کہنا شروع کر دیا ہے کہ حضور کھی پر صرف ایک فتم کی وتی بصورت قرآن اُترتی تھی جو ہمارے سامنے محفوظ مرف ایک فتم کی وتی بصورت قرآن اُترتی تھی جو ہمارے سامنے محفوظ وموجود ہے ، اس کے سواکسی اور قسم کی وتی ٹابین ہے۔

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ وحی کے مفہوم کی شخفیق اور قرآنی روشن میں اس پر تبصرہ کیا جائے۔

وحی کیاہے مفردات ِقرآنی کی شخفین کرنے والے مشہور فاصل علامہ راغب

اصفهانی تحریر کرتے ہیں:

(اَلُوحُى)اَصُلُ الْوَحِي اَلْا شَارَةُ السَّوِيْعَةُ وَلِتَضَمَّنِ السَّرُعَةِ قِيْلَ اَمْرٌ وَحَى وَذَلِكَ يَكُونُ بِالْكَلَامِ عَلَى سَبِيلِ الرَّمْزِ وَالتَّعُويُ بِالْكَلَامِ عَلَى سَبِيلِ الرَّمْزِ وَالتَّعُويُ مِن التَّرُكِيْبِ وَبِإِشَارَةٍ وَالتَّعُويُ مِن التَّرُكِيْبِ وَبِإِشَارَةٍ بِسَعُضِ الْجَوَارِحِ وَبِالْكِتَابَةِ وَقَدْ مُحِلَ عَلَى ذَلِكَ قَولُهُ تَعَالَى بِبَعُضِ الْجَوَارِحِ وَبِالْكِتَابَةِ وَقَدْ مُحِلَ عَلَى ذَلِكَ قَولُهُ تَعَالَى عَنُ زَكُوبًا فَاوُحَى إِلَيْهِمُ اَنُ سَبِّحُوهُ بُكُرَةً وَعَشِيًّا فَقَدُ قِيلَ رَمُزُ عَن رَكُوبًا فَاوُحَى إِلَيْهِمُ اَنُ سَبِّحُوهُ بُكُرَةً وَعَشِيًّا فَقَدُ قِيلَ رَمُزُ وَيُعَنِي اللهِ الْبِيائِهِ وَحَى وَذَلِكَ وَمُولًا اللهُ الله

''وقی کا اصل معنی تیزی ہے اشارہ کرنا ہے اور اس سرعت کے مفہوم کی بنا پر کہا جا تا ہے امر و و گنا رہ و الا امر ) اور بیا شارہ سر یعت بھی اشارہ و کنا بیوالی گفتگو ہے ہوتا ہے بھی ایسی آ واز ہے جس میں ترکیب لفظی نہ پائی جائے ، بھی اعضاء کے اشارہ سے اور بھی لکھنے سے حضرت ذکر یا علیہ السلام کا ارشاد فَاوْ حٰی اِلَیْهِم پس زکر یا علیہ السلام کا ارشاد فَاوْ حٰی اِلَیْهِم پس زکر یا علیہ السلام کا ارشاد فَاوْ حٰی اِلَیْهِم پس زکر یا علیہ السلام نے ان کی طرف اشارہ کیا کہ حضرت ذکر یا علیہ السلام نے دور وال کے بعد خداکی تیج کیا کرو، کہا جا تا ہے کہ حضرت ذکر یا علیہ السلام نے رمز واشارہ سے کا م لیا تھا اور وی کا اطلاق اس کلمہ خداد مدی پر علیہ السلام نے رمز واشارہ سے کام لیا تھا اور وی کا اطلاق اس کلمہ خداد مدی پر بھی کیا جا تا ہے اور اس کی گئ ہے ۔ میں بیا جو آیۃ وَ مَا کَانَ لِبَشُو (الالیۃ ) میں بیان کی گئے ہے '۔

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

115

علام عبد العظيم ذرقانى وتى كاشرى مفهوم بيان كرت موسئ فرمات بين:

امَّ اللَّوَحُ مَى فَسَمَ عُنَاهُ فِى لِسَانِ الشَّرُعِ اَنُ يُعَلِّمَ اللَّهُ مَنِ
اصْسطَفَاهُ مِنُ عِبَادِهِ كُلَّ مَآارَادَ اِطِّلاعَهُ عَلَيْهِ مِنَ الْوَانِ الْهِدَايَةِ
وَالْعِلْمِ وَلَكِنُ بِطَرِيْقَةٍ سِرِيَّةٍ خَفِيَّةٍ غَيْرِ مُعْتَادَةٍ لِلْبَشَرِ. لَ

"وی کا شرکی مفہوم سے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے برگزیدہ بندوں میں سے جسے چاہے گئی اقسام کے علوم ہدایت سے مطلع کر نے کین پوشیدہ راز دارانہ طریقے سے جو بشری طریق معتاد کے خلاف ہو"۔

اس وی کی قرآن کریم نے حسب ویل تین صورتیں بیان کی ہیں چنانچے سور وَ شوریٰ میں ارشاد ہوتا ہے:

وَمَا كَانَ لِبَشَرِ اَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُوحُيَّا اَوُمِنُ وَرَآءِ حِجَابٍ اَوُ يُرُسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ مَايَشَآءُ إِنَّهُ عَلِى ّحَكِيْمٌ.

(سورة الشورك، ايت ۵)

کی بشرکیلے نہیں کہ اللہ اس سے کلام کرے گروی کے ایک خاص طریقے سے یا پردے کے پیچھے سے یا اس طرح کہ ایک قاصد بھیجاور وہ اللہ کے اذن سے وی کرے جو پچھاللہ تعالی چاہتا ہواور وہ برتر اور دانا ہے۔ اللہ کے اذن سے وی کرے جو پچھاللہ تعالی چاہتا ہواور وہ برتر اور دانا ہے۔ یہاں پر اللہ تعالی نے کسی بشر پر احکام وہدایات نازل کرنے ک تیمن صور تیس بتائی ہیں ایک القاء والہام، چنا نچے علامہ قرطبی نے وحیا کی تشریح تیمن صور تیس بتائی ہیں ایک القاء والہام، چنا نچے علامہ قرطبی نے وحیا کی تشریح

ل منالل العرفان في علوم القرآن، ج ا : ١٥٠٥ ـ

#### میں حضرت مجاہد ہے قال کیا ہے:

قَالَ مُجَاهِدٌ نَفَتَ يَنْفُتُ فِى قَلْبِهِ فَيَكُونُ اللهَامًا وَمِنْهُ قَولُهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ رُوحَ الْقُدُسِ نَفَتَ فِى رَوْعِى أَنَّ نَفُسًا كَنُ تَمُوثَ حَتَّى تَسْتَكُمِلَ رِزُقَهَا وَاجَلَهَا فَاتَّقُو الله وَاجْمَلُوا فِى الطَّلَبِ خُذُوا مَا حَلُ وَدَعُوا مَا حَرُمَ لَلْ

''یہاں پر وتی سے مراد وہ القاء ہے جو پیغم راسلام علیہ السلام کے دل پر کیا جاتا ہے چنانچہ حضور ﷺ نے فر مایا ہے شک روح اقدی نے میرے دل میں یہ بات ڈالی ہے کہ کوئی نفس اس وقت تک نہیں مرے گا جب تک کہ اپنارزق اور دنیا میں اپنی مت عمر پوری نہ کر لے پس اللہ سے ڈرو اور طلب رزق میں عمر گی اور اختصار بر تو حلال چیزیں کے لو اور حرام چیزیں چھوڑ دؤ'۔

غرضیکہ حضرت مجاہد کے اس قول کی روشنی میں یہاں پر وحیا ہے۔ مرا دالقاء والہام ہے۔

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

میں ارشاد خداوندی ہے:

وَاِنَّهُ لَتَنُزِيْلُ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ٥ نَزَلَ بِهِ الْرُّوُ حُ الْآمِيُنُ ٥ عَلَى قَلَى وَالنَّوْرُ وَ الْآمِيُنُ ٥ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِيْنَ٥ (الشَّمْرَاءَا يَرِتَ١٩٢ ١٩٣) قُلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِيْنَ٥ (الشَّمْرَاءَا يَرِتَ١٩٢ ١٩٣)

بیرب العالمین کی نازل کردہ کتاب ہے جے روح الامین جریل علیہ السلام نے آپ کے قلب اقدس پراتارا ہے تا کہ آپ عذاب الہی سے فرانے والوں میں سے جوجا کیں۔

اس سے داشح ہو گیا کہ قرآنِ مجید صرف ایک فتم کے مجموعہ وہی پرِ مشتمل ہے آسانی ہدایات وعلوم طنے کی باتی دوصور تیں (جن کا ذکر سورة الشوریٰ کی فدکورہ بالا آیت میں کیا گیاہے)اس کےعلاوہ ہیں۔

اب ہم قرآنِ مجیدے ثابت کرنے کی کوشش کریں گے کہ اس وحی منلو کے علاوہ باقی صورتوں سے بھی آپ کوآسانی ہدایات ملتی تھیں۔

قرآن سے وی خفی کا ثبوت

(۱) سورهٔ بقره ایمل ارشاد بوتا ہے:

" بم نے بیت المقدل کواسلئے قبلہ بنایا تھا تا کہ بیدد یکھیں کہ کون رسول ﷺ کی بیروی کرتا ہے اور کون الٹے یا وُں پھر جاتا ہے'۔

يهال براتباع رسول الله المسيم طرح بھی اتباع قرآن مرادبيس

م می مسلم، ج ا : ۲۲۰\_ .

لے سورہ بقرہ، ایت ۱۲۳سے

لیا جاسکتاس کے کہ سجد حرام سے پہلے جوقبلہ تھااسے قبلہ بنانے کا تھم قرآن پاک میں کہیں نہیں ملتاس کے لازی طور پر مانتا پڑے گا کہ وہ قبلہ وحی خفی یعنی سنت نبوی کے ذریعے مقرر کیا گیا تھا۔ شجے مسلم میں حضرت براء بن عازب سے روایت ہے کہ مدینہ منورہ آنے کے سولہ یا سترہ ماہ بعد تحویل قبلہ کا تھم آیا اس عرصہ میں بیت المقدس قبلہ نماز تھا جس کی دلیل سنت نبوی کے علاوہ قرآن سے کہیں نہیں ملتی ، بعد میں سورہ بقرة میں ارشاد ہوا کہ بید کلام اس لئے تھا کہ انتاع رسول کرنے والوں اور الٹے پاؤں پھرنے والوں کے درمیان امتیاز ہوجائے۔

اس سے دو باتیں ثابت ہوئیں ایک میہ کہ رسول ﷺ پر قرآن کے علاوہ بھی وحی آئی تھی دوسری میہ کہ رسول کریم ﷺ اللہ تعالی کے ان احکام کی بیروی کرنے بربھی مامور ہیں جن کاذکر قرآن میں نہیں۔

(۲) یہ بات قطعی طور پر ثابت ہے کہ نماز آغاز اسلام میں فرض ہوئی اور ظاہر ہے کہ نماز سے پہلے وضوکیا جا تا تھالیکن وضو کے بارے میں قرآنی ارشاد سورہ مائدہ میں ملتا ہے جس کے بارے میں مختلف روایات پر غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کا نزول تقریباً صلح حدیبہ سے شروع ہوا اور ججۃ الوداع کے موقع پر اس کا اختیام ہوا۔ لے

ل تغيير منياء القرآن، ج١ :١٨١ـ

## https://ataunnabi.blogspot.com/

اس سورت کے نزول سے پہلے حضور عظاکا وضوفر مانا اور صحابہ کا آپ کی پیروی کرنا، وحی حفی ہے نہیں تو اور کس طریقہ ہے تھا؟

يهال پريشبه كياجا تاہے كها گروحي خفی جحت تھی تو پھر قرآن میں سورهٔ ما نده آبیت نمبر ۲ میں وضو کا حکم تفصیل سے کیوں دیا گیا؟ معلوم ہوا كه وحی خفی بذانته جحت نہیں تھی اور نہ قابل اعتبارتھی ،اس لئے قرآ نِ مجید کی وی متلوسے اس کی تو نیق ضروری مجھی گئی کئین بیشبہ بھی سمجے فہمی کی پیداوار ہے اس لئے اگر وی خفی حجت نہیں تھی، تو پھر تعیین قبلہ، ہیئت ِنماز اور کیفیت وضو کے بارے میں قرآنی مدایات نازل ہونے سے پہلے سالہا سال تک کیوں عمل ہوتار ہا۔

وضو کے بارے میں سورہ مائدہ میں جو آبیت نازل ہوئی اس کامقصد وی خفی اورسنت کی جحیت کو واضح کرنا ہے اور بیر ثابت کرنا ہے کہ حضوررسول اکرم ﷺ ولاً وعملاً جوفر ماتے یا کرتے تھے وہ منشاءِ خداوندی کے عین مطابق ہے اور اس کی پیروی بھی اس طرح ضروری ہے جس طرح قرآنی آیات بیمل کرناضروری ہے۔

(٣) رسول اكرم على نے خواب ميں ويكھائے كه تمام مسلمان پُر امن طور پرمسجد حرام میں داخل ہور ہے ہیں بعض نے سرمنڈ ار کھے ہیں اور

الم تغييرخزائن العرفان بم ٢١٢ ـ

بعض نے بال ترشوائے ہوئے ہیں، حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے صحابہ کو یہ خواب سنایا حضور اکرم ﷺ بہت سے مسلمانوں کیساتھ مکہ روانہ ہوئے لیکن حد بیبہ کے مقام پر کفار نے روک لیا، آخراُن سے صلح ہوئی لیکن اس سال بیت اللہ شریف جانے کی اجازت نہ کی ، مسلمانوں کو واپس آنا پڑا۔ اس موقع پر حضور النا بھی اور حضرت عمر میں کے مابین یہ گفتگو ہوئی:

اَفَكَمُ تَكُنُ تُخْبِرُنَا اَنَّا سَنَأْتِي الْبَيْتَ وَنَطُوُفَ بِهِ قَالَ بَلَى الْبَيْتَ وَنَطُوُفُ بِهِ قَالَ بَلَى الْفَاخُبَرُتُكَ اَنَّكَ تَأْتِيهِ عَامَكَ هَذَا قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَإِنَّكَ اتِيهِ وَتَطُوُفُ بِهِ.

حضرت عررض الله تعالى عند نے عض كيا آپ نے جميس يہ خرنيس دى تقى كہ جم بيت الله جائيں گے اور طواف كريں گے؟ آپ نے جواب ديا ہاں الكين كيا عيں نے كہا تھا كہم اك سال جاؤگے، عيں اب جمى كہتا ہوں كہ بيت الله جاؤگے اور طواف كرو گے۔ اس موقع پرية بيت نازل ہوئى:۔ كہ بيت الله جاؤگے اور طواف كرو گے۔ اس موقع پرية بيت نازل ہوئى:۔ لَقَدُ حَدَقَ اللّٰهُ رَسُولُهُ الرُّولَيٰ بِالْحَقِ لَتَدُخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللّٰهُ امِنِيْسَ مُحَلِقِيْنَ دُولُوسَكُم وَمُقَصِّرِيُنَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللّٰهُ امِنِيْسَ مُحَلِقِيْنَ دُولُوسَكُم وَمُقَصِّرِيُنَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللّٰهُ امِنِيْسَ مُحَلِقِيْنَ دُولُوسَكُم وَمُقَصِّرِيُنَ الْحَرَامَ اللّٰهُ اللهُ اللهُ قَعَلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُولُنِ ذَلِكَ فَتُحا قَرْنَا (النَّحَ اللّٰهِ مَالَمُ قَعَلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُولِ ذَلِكَ فَتُحَا قَرْنَا (النَّحَ اللّٰهُ اللّٰهُ مَالَمُ قَعَلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُولِ ذَلِكَ فَتُحَا

"الله تعالى نے يقينا اپنے رسول الطين كوسيا خواب د كھايا تھا،تم

## https://ataunnabj.blogspot.com/

ضرورمسجدِ حرام میں داخل ہو گے، امن کے ساتھ سرمنڈ اتے ہوئے اور بال ترشواتے ہوئے بغیراس کے کہمبیں سی صفح کاخوف ہو،اللدکواس بات کاعلم تھاجے تم نہیں جانتے تھے،اس کئے اس نے اس سے پہلے بیقریب کی فتح (صلح حدیبیه)عطافرمائی''۔

اس معلوم ہوا كەحضور عليه الصلوة والسلام كوخواب كے ذريغے مكه ميں داخل ہونے كابير بتايا كيا تھا كه آپ اينے ساتھيوں كولے كر مكه كو جائیں، کفار روکیں گے، آخر کار صلح ہو گی جس کے ذریعے دوسرے سال عمرے کا موقع ملے گا اور آئندہ کے لئے فتوحات کا دروازہ کھلے گا۔ ریجی قرآن کےعلاوہ وی خفی ہے ہدایات ملنے کا کھلا ثبوت ہے چنانچہ اہل حق کا مسلك سيب كمانبياء كرام كرؤيا وى موت بير (۵) سورهٔ عجم میں معراج کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا: فَأُوْ لِلِّي عَبُدِهِ مَآأُو لِي (النِّم، ابيت) "الله تعالیٰ نے اینے بندے کی طرف وی کی ، جوبھی وی کی'۔ اس وی کی کنداور حقیقت تواللداور اس کارسول ہی بہتر جانتے ہیں ، ببرحال مجيح مسلم كي حديث سے واضح ہوتا ہے كہاں ميں أمت كے لئے ہي بثارت بھی دی گئی ہے کہان کے بڑے بڑے گناہ بخش دیئے جا کیں گے۔ لے

لے متج مسلم، ج1 : 94۔

اسی طرح بیجی ثابت ہے کہ اس وقی میں ابتدا بیچاس نمازیں بھی فرض کی گئی تخصیں چنانچ پمشہور مفسر علامہ ابن جربر طبری حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کرتے ہیں:

" حضرت جریل النظی رسول اکرم اللی کوساتوی آسان تک لے گھرآ باس بلندی کی طرف گئے جس کی حقیقت خدا ہی جانا ہے یہاں تک کہ سدرة المنظی آیا، رب العزة حضور النظی سے قریب ہوا اور مزید قریب ہوا یہاں تک کہ سدرة اینا کہ قاب قوسین سے بھی زیادہ قریب ہوئے پھر اللہ تو این بندے کو وی فرمائی جو بھی وی فرمائی اس میں ابتدا اُمت پر بیاس نمازیں فرض کی گئیں "۔

اس کے بعد حضور الطّینی کا حضرت موی الطّینی کے مشور سے تخفیذ ۔ کے لئے عرض کرنا یہاں تک کصرف یا بی نمازیں رو گئیں ، بیسب تخفیذ ۔ کے لئے عرض کرنا یہاں تک کصرف یا بی نمازیں رو گئیں ، بیسب ا

مجھودی خفی سے ثابت ہوا،قرآنِ مجید میں اس واقعہ کاذ کرنہیں۔

(۲) سورہ تحریم میں ہے کہ حضور الطیفی نے اپنی ایک زوجہ محر مہ سے راز کی بات کی انہوں نے دوسری کے سامنے اس کا ذکر کیا اور پچھ حصہ سے اعراض کیا ،اس زوجہ مطہرہ نے جب آپ سے سوال کیا مَن اَنْبَاک ھلد ا؟ (آپ کو یہ س نے بتایا؟) تو آپ نے فرمایا نبسانی العکیائی مُن العکیائی الکے بیٹر ، (جھے علیم وجیر خدانے جردی ہے)۔

اس سے بھی ہمارا مدعا ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے وتی خفی کے ذریعے حضور النظیفی کو آگاہ کردیا کہ آپ کی اہلیہ نے دوسری اہلیہ کے سمامنے اس بات کا ذکر کیا ہے۔

یہاں پر بیہ کہنا کہ علیم وجبیر سے مراد ایسا آدمی ہے جواس راز سے
آگاہ تھا سراسر غلط ہاس لئے کہ 'الْعَلِیْمُ الْنَحْبِیُو ''کااطلاق قرآن جید
میں غیر خدا پر کہیں نہیں کیا گیا، دوسرایہ کہ اَظُھَرَهُ اللّٰهُ عَلَیْهِ کے الفاظ
صاف بتارہ جیں کہ اللہ تعالی نے بطور خاص وی کے ذریعے آپ کواس
رازسے آگاہ کردیا تھا۔

یہاں سے بیمی ثابت ہوا کہ قرآن کے علاوہ بھی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام بروی آتی تھی۔

(2) حافظ ابن كثير في كلها ب كم حضور عليه الصلوة والسلام في يبود

بی نفیر کی مسلسل بدعہد یوں سے تھ آکر ہم جے میں ان کی بہتیوں پر چرطائی کی، دورانِ محاصرہ اسلامی فوج نے آپ کے تھم سے ان کے بچھ باغات وغیرہ کاٹ دیئے تا کہ حملہ کرنے کے لئے داستہ صاف ہو۔اس پر مخالفین نے شور مجایا کہ مسلمان دعویٰ تو اصلاح کا کرتے ہیں لیکن باغوں کو اجاز کرا ہے عمل سے مفسد ہونے کا شوت بہم پہنچاتے ہیں۔ ا

اس كے جواب ميں رب تعالى نے سورة حشر ميں ادشا وفر مايا:
مَافَطَعُتُمُ مِنُ لِيُنَةٍ اَوُتَرَكُتُمُو هَا فَآئِمَةً عَلَى أَصُولِهَا فَبِاذُنِ اللّهِ.
مُعَوروں كے جو درخت تم نے كائے اور جور ہے ديے يہ دونوں
كام اللہ تعالی كی اجازت سے تھے'۔

کیا یہ اجازت قرآنِ مجید کی کی آیت میں موجود ہے؟ ہرگز نہیں تو ان می طور پر ماننا پڑے گا کہ وی نفی کے ذریعے یہ اجازت دے دی گئی۔

اس مقام پر اعتراف حقیقت سے بچنے کے لئے لوگ یہ کہتے ہیں کہ اذنِ الہی سے مرادیہ ہے کہ جب جنگ کی اجازت قرآنِ مجید میں نازل ہوئی تو اس کے ساتھ رائے الوقت قواعدِ جنگ کی اجازت بھی مجمی جا سکتی ہے نیز یہ کہ اذنِ الہی سے مراد قوانین فطرت ہیں گویا قانونِ فطرت کی روسے ایساکیا کہ اذنِ الہی سے مراد قوانین فطرت ہیں گویا قانونِ فطرت کی روسے ایساکیا گیا نہ یہ کہ حضور علیہ الصلاة والسلام کودی کے ذریعے اس امرسے آگاہ کیا گیا

إ البداية والنهاية ، جم عم المحمد

لیکن برذی ہوش آدی سمجھ سکتا ہے کہ کا نفین ( یہودوغیرہ ) کے شور مجانے کے جواب میں رائج الوقت قوانین جنگ کا سہارا کیونکر لیا جاسکتا ہے جنہیں مسلمان بھی فساد فی الارض اورظلم وہر بریت کا مترادف بمجھتے تھے۔

رہے قوانین فطرت تو یہاں ان کا حوالہ بھی موز وں نہیں اس لئے کہ جب مخالفین نے مسلمانوں پر فساد کا الزام لگایا اوران کے اس اقد ام کو تھم الہی کے خلاف قرار دیا تو جواب میں یہ کیے کہا جاسکتا ہے کہ یہاں قوانین فطرت مراد ہیں اور پھر باذن اللہ سے قوانین فطرت مراد لین اور پھر باذن اللہ سے قوانین فطرت مراد لین اور پھر باذن اللہ سے قوانین فطرت مراد لین کس لغت کی روسے درست ہے؟

غرضیکداس حقیقت کوسلیم کے بغیر کوئی بچارہ نہیں کداللہ تعالیٰ نے اس معاطعے میں (اوراسی طرح دیگر بہت سے معاملات میں جن کی تفصیل باعث تطویل ہے ) وقی کے ذریعے اپنے بیغیر شکا کی را جنمائی فرمائی یہ وقی اگر چہ بصورت قرآن وقی جلی نہ بھی ہو گرایک حقیقت ٹابتہ ضرور ہے اوراس وتی کا اقرارایمان بالرسالة کا ایک جز ہے۔ یہ وقی ہمیں سنت کی شکل میں ملتی ہے اور یہ بھی جسیشت عارضی اور وقتی نہیں بلکہ دائنی اور ابدی ہے کیونکہ میں طرح قرآنِ مجید تمام عالم کے لئے سامانِ ہدایت ہے ہوئی رسولِ اکرم جس طرح قرآنِ مجید تمام عالم کے لئے سامانِ ہدایت ہے ہوئی رسولِ اکرم جس طرح قرآنِ مجید تمام عالم کے لئے سامانِ ہدایت ہے ہوئی رسولِ اکرم گا کہ اس کی تعلیم بھی ابدی ہے اور اس کی سنت بھی تا قیا مت سب لوگوں کیلئے گا کہ اس کی تعلیم بھی ابدی ہے اور اس کی سنت بھی تا قیا مت سب لوگوں کیلئے

مشعل ہدایت ہے جس کی روشن میں ہر بھٹکا ہوارا ہی اپنی کھوئی ہوئی راہ پاسکتا ہے اور منزل مقصود تک بہنچ سکتا ہے۔

## وحى كاعام مفهوم

وه تمام آیات جن میں اتبار عوتی کا ذکر کیا گیا ہے مثلاً فَالَ إِنْ هَا اَتَّبِعُ هَا يُهُو حٰى إِلَى هِنُ رَبِّنِى. (فرماد یجئے میں تواسی چیز کی پیروی کرتا ہوں جو رب تعالیٰ کی طرف سے وحی کی جاتی ہے) نیز فَالُ إِنَّهَا أُنْلِادُ كُمْ بِالُو حُي (فرماد یجئے میں تہمیں وحی اللی کے ذریعے ڈراتا ہوں) وغیرہ۔

ان آیات میں وحی کاعام مفہوم مراد ہے چاہے کتابِ متلوکی عورت میں ہویا بصورت سنت مرویہ قرآنِ مجید نے رسولِ اکرم ﷺ کے متعلق واضح طور پر فرمادیا و مَا یَنْ طِقُ عَنِ الْهُولى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْتَى يُوْحَى (آپ این خواہش سے کوئی بات نہیں فرماتے آپ کی ہر بات خداکی طرف سے وحی ہوتی ہے)۔

اگر چہال مقام پر بعض اہل علم حضرات نے اسے قربین کے ساتھ خاص کیا ہے لیکن 'مَایَنُطِقُ'' میں جومفہوم نطق پایاجا تا ہے وہ تخصیص کی بجائے تعیم کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔مشہورمفسر ومفکر امام فخر الدین رازی یہاں دونوں تو جیہیں نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

ٱلْوَجْهُ الشَّانِيُ أَنَّهُ عَالِدٌ اللَّى مَذْكُورٍ ضِمْنًا وَهُوَقُولُ

النَّبِيِّ ﴿ فَكُلامُهُ وَذَٰلِكَ لِآنَ قَولَهُ تَعَالَى وَمَا يَنُطِقُ عَنِ النَّعُ وَكُلامٌ فَكَانَّهُ تَعَالَى يَقُولُ وَمَا اللَّهُ وَى فَا اللَّهُ وَى فَا اللَّهُ وَاللَّى يَقُولُ وَمَا كَلامُهُ وَهُوَ نُطُقُهُ إِلَّا وَحُى لَ

آیت میں دوسری توجیہ ہے کہ یہ نمیر (هُوَ) قول نی اور کلام نی کی طرف راجع ہے جس کاضمنا ذکر آچکا ہے اس لئے کہ 'مَ این بطق '' کے شمن میں نطق کا مصدری مفہوم موجود ہے اور نطق کلام وقول کو کہتے ہیں پس گویا اللہ تعالی نے فرمادیا کہ دسول علیہ الصلاق والسلام کا کلام اور نطق وتی الہٰی ہیں۔ تعالی نے فرمادیا کہ دسول علیہ الصلاق والسلام کا کلام اور نطق وتی الہٰی ہیں۔ عصر حاضر کے عظیم مفسر علامہ شہاب الدین محمود آلوی بخدادی مفسر علامہ شہاب الدین محمود آلوی بخدادی (م م کا اھر) بھی بھی مفہوم بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

قِيْلَ الْمُرَادُ مَايَصُدُرُ نُطُقُهُ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّكَامُ مُطُلَقًا عَنْ هَوَّى وَهُوَعَائِدٌ لِمَايَنُطِقُ بِهِ مُطْلَقًا اَيُضاً. ٢

کہا گیا ہے اس سے رسول اکرم ﷺ کامطلقا نطق بھی مراد ہوسکتا ہے اس طرح شمیر مطلقاً '' مَا یَنْطِقُ '' کی طرف راجع ہوگی۔اور مفہوم بیہوگا کہ رسول پاک ﷺ کا ہرکلام ہوائے نفس سے پاک ہے اور وجی الہی سے ہے۔ حفاظت حدیث پرایک واضح استدلال

جب بینابت ہوگیا کہ حدیث بھی وی النی ہے اور بیقر آن کابیان النیرمغانے الغیب (تغیر کبیر) جدیں۔ میں معانے بردوح المعانی پے ۲۱: ص۲۹۔

ہاں اللہ تعالی نے جس طرح عمع قرآن کواہے ذمہ کرم میں لیا ہائی طرح بیان قرآن کو بھی جیسا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ سورۃ القیامہ میں ارشاد خداوندی ہے ان عَلَیْنَا جَمْعَهُ وَقُورُ انهٔ اس میں واضح طور پرجمع قرآن کی ذمہ داری کا ذکر ہے، پھر فرمایا فُہم اِنَّ عَلَیْنَا بَیَانَهُ ، یہاں بیان وتشریح قرآن کو بھی اینے ذمہ لے لیا لہذا ہے مانتا پڑے گا کہ جس طرح الفاظِقرآن محفوظ ہیں اسی طرح قرآن کا بیان بھی کیونکہ قرآن نظم و معنی دونوں کا نام ہے جسیا کہ علائے اصول نے تصریح کی ہے چنانچہ فخر الاسلام علی بن محمد بردوی (م ۲۸۲ ھ) فرماتے ہیں:

وَهُوَ النَّظُمُ وَالْمَعُنلَى جَمِيعًا فِى قُولِ عَامَّةِ الْعُلَمَاءِ وَهُوَ الصَّحِيْحُ مِنْ قَولٍ آبِى حَنِينَفَةً لَ

''قرآن نظم معنی دونوں کا نام ہے جمہور علماء کا یہی قول ہے اور امام ابوصنیفہ کا قول بھی یہی ہے'۔

غرضیکہ جب قرآن نظم وعنی دونوں کا نام ہے لہذا اگر صرف نظم قرآن کو محفوظ مانا جائے اور معنی کی حفاظت کا قول نہ کیا جائے تو بیر حفاظت کا قول نہ کیا جائے تو بیر حفاظت ناقص کھیرے گی حالا نکہ رب تعالیٰ کا ارشاد ہے:

إِنَّا نَحْنُ نَزُّلُنَا اللِّهِ كُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ.

ا كنزالوصول الى معرفة الاصول (اصول بزدوى) ص٥-

"بے شک ہم نے اتارا ہے بیقر آن اور بے شک ہم اس کے مگہبان بین'۔

يہاں مطلق حفاظت کا وعدہ ہے الفاظ کے ساتھ بیوعدہ مخصوص نہیں للبذا حفاظت كالمله جامعه مرادبهوكى جولفظ ومعنى دونوں برمشتمل ہوگى پھر بيئلته بھی قابل غور ہے کہ اس کہ حفاظت کوز مان ومکان کی قید ہے آزادر کھا، گویا اشاره كرديا كه بميشه كے لئے الذكر يعنى قرآنِ مجيد محفوظ ہے اور اسى طرح اس کا بیان بھی محفوظ ہے پھر جس طرح قرآنِ مجید کی حفاظت کے لئے حفاظ ر قرآن کے سینوں کومنتخب کیا گیا اس طرح حفاظت ِ حدیث کے لئے حفاظ ِ حدیث اورمحد ثنین عظام کا انتخاب ہوا قرآن کی حفاظت تدریجا ہوئی پہلے اسے حفظ کیا گیا اور مختلف چیزوں پر اسے لکھا گیا بعد میں مختلف صحیفوں میں جمع ہوا اور پھر ایک مصحف مرتب و مدون ہوا ای طرح حدیث پر بھی مختلف دورآ ئے ابتدا حفظ حدیث کا دورآیا جود ورِصحابہ ہے اس وفت حدیث زیاده ترسینول کی امانت رہی مگواس زمانہ میں کتابت وحدیث کا سلسلہ بھی شروع ہو چکاتھالیکن غلبہ حفظ کاتھا پھر تدوین حدیث کا دور آیا جو تا بعین سے شروع ہوا پھرنجر پیرحدیث کا دورآیا جس میں مرفوع اور غیر مرفوع کو جھانٹا گیا أأثار محابدوتا بعين كواحاديث نبويدسه الكركيا كيا بجر تنقيد حديث كادورآيا جب كدوضاعين حديث كفتنكونتم كرنے كے لئے ارباب صحاح سته وديكر

محدثین نے جہاد کیا اور احادیث کو کھار نکھار کرسی کو ضعیف سے الگ کر دکھایا اور اسناد پرزور دیا جانے نگاتا کہ اسناد کی روشنی میں صحت وعدم صحت کا فیصلہ کیا جاسکے اس بنا پر حدیث کی مختلف اقسام بیان کی گئیں اور قرآنی اصولوں کی روشنی میں ان کے مختلف احکام مرتب کئے گئے اس طرح حدیث وسنت کے لئے سینکٹروں علوم معرض وجود میں آئے۔

## قرآن وحديث كي حفاظت ميں ايك فرق

امت مسلمہ نے متن قرآن کی بھی حفاظت کی اور اس کے شرآ وہیان کو بھی محفوظ رکھا البتہ اتنافر ق ضرور ہے کہ کلام الٰہی کی وتی چونکہ بلفظہ نازل ہوئی تھی اس لئے وہاں الفاظ کا بعینہ محفوظ رکھنا لازی تھا کیونکہ وتی کلام کی تھی اور وہی کلام مجزو تھی مگراس وتی غیر مثلو (سنت) میں معانی ومطالب قو اللہ تعالیٰ کی طرف سے القاء کئے گئے مگرالفاظ خدا کی طرف سے نازل شدہ نہ تھے اسلئے یہاں تحفظ الفاظ بعینہ اتنا ضروری نہ تھا بلکہ روایت بالمعنیٰ کی بھی اجازت تھی اس لئے اُمت نے نفس مضمونِ وتی کی حفاظ رکھنے کی جرپورکوشش کی چنا نچہ اگر چہ اس کے ساتھ ساتھ الفاظ کو بھی محفوظ رکھنے کی بحرپورکوشش کی چنا نچہ متب متب سے موتی ہے الفاظ کو بھی محفوظ رکھنے کی بحرپورکوشش کی چنا نچہ متب کے طور پر صحیح احادیث کے الفاظ کو بھی محفوظ جیں یا ایسے متقارب ہیں متبر حال حدیث کی غیر معمولی حفاظت کہ اصل عبارت کے قریب جی بہر حال حدیث کی غیر معمولی حفاظت کہ اس کی اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوئی کیونکہ مشیت والئی کو بہی منظور تھا کہ اس کی

### https://ataunnabi.blogspot.com/

مقدس کتاب کی تشریح بھی سنت اور وقی کے ذریعے ہواوراس بارے میں عقل انسانی کومطلق العنانی حاصل نہ ہوورنہ ہرانسان کی عقل اسے کسی اور طرف راہ دکھائے گی اوراس طرح کتاب اللہ سے جووحدت ِفکری مقصود ہے معدوم ہوجائے گی۔

کیونکہ حدیث معانی ومطالب قرآنی کی توضیح کرکے وحدت فکری کاسبب بنتی ہے اور اصولی نزاع پیدائہیں ہونے دیتی۔

## حديث اورافتر اق امت

لیکن افسوں ہے کہ اس کے برعکس بعض حضرات پینیبر اسلام ﷺ کی اصاد بیٹ طبیبہ کو افتر اق وانتشار کا موجب قرار دیتے ہیں ان کا خیال ہے کہ اگرا حاد بیث کو درمیان ہے ہٹا دیا جائے تو اتفاق ہے ورنہ ہیں۔

ہم ان سے بوچھے ہیں کہ اگرسنت رسول علیہ السلام کودرمیان سے
ہٹا دیا جائے اور ہرخص کو بیت دیا جائے کہ وہ اپنی ہجھاور دانش کے مطابق
جس طرح چاہے آن کی تشری وقعیر کر ہے تو کیا اس سے انتشار نہ چیلے گا؟
ہنظر انساف دیکھا جائے تو معلوم ہوگا کہ افتر اق وانتشار کا باعث نہ
تو قرآن ہے اور نہ صدیث بلکہ وہ عقل نارسا اور فکر نا ہموار ہے جو صرف اپنے
اعتماد پر نہ ہب کا نقشہ تیار کرنا چاہتی ہے چونکہ ہر فرد کی رائے کا انداز
دوسرے سے مختلف ہے اس لئے ہرفر دیشر کوتشری قرآن کا اختیار دینے سے

اختلافات كادائره يقينأ زياده وسيع بهوكا\_

مثال کے طور پرد کیھئے قرآن نے اقامۃ الصلاۃ کا تھم دیا حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے اس کی تشریح وتوضیح کردی اب جہاں تک نمازوں کے تعین اس کے اہم ارکان اور اجزاء کا تعلق ہے اُمت میں چنداں اختلاف نہیں لیکن اگر یہ کام عقل اضائی کے سپر دہوتا تو خدا جانے اختلاف کس قدر رونما ہوتا ہر حض مختلف تعبیر وتشریح کرتا اور ہرایک کی راہ جدا ہوتی ،حقیقت تو یہ ہے کہ احادیث نے اختلافات کے دائرہ کو محدود کر دیا چنانچہ بنیادی اصولوں میں تو اختلاف بہت کم ہے اور فروی اختلاف اس قدر معزنہیں بشرطیکہ عصبیت اور تک نظری سے کام نہایا جائے اور ایک فقہی کمتب قرکا کی بیروکار دوسرے پر کیچڑا چھالنے کی کوشش نہ کے۔

غرضیکہ اختلافات کوختم کرنے کے لئے احادیث کو مٹانے کی ضرورت نہیں بلکہ دائش مندی کا تقاضایہ ہے کہ تعصب اور تنگ نظری کوختم کیا جائے اور اپنی عقل کی بجائے قرآن وسنت کور ہبر بنایا جائے۔۔ عقل قرباں کن بہ پیش مصطفیٰ حسی اللہ محو کہ اللہ ہم کفی

، پہلی امتوں میں افتراق اس وفت کھیلا جب انہوں نے اینے انبیاء کرام کے آٹار وسنن کوچھوڑ کراپی رائے کی اتباع شروع

كردى له امت محديد مين بهى افتراق وانتشارخروج واعتزال كي تحريك سے پھیلا جوسنت وحدیث کی بجائے اپنی عقل نارسرا کوزیادہ اہمیت دیتے تھے۔ تاریخی اعتبارے کی ماجائے تو ثابت ہوگا کہ سنت نے اُمت میں افتراق وانتشاركوروكني مل الهم كرداراداكيا يصب سي بهلے جبرسول اكرم الله كا كا يعدا س امر ميں اختلاف ہوا كه آپ كوكہاں وفن كياجائية ال وقت ال حديث عدا ختلاف ختم مواجو حضرت صديق اكبر نے اس سلسلہ میں سب کے سامنے پیش کی تھی کہ مَسادُفِنَ نَبِی اِلَا حَیْثُ قُبِضَ مِ (نبی و ہیں وَن ہوتا ہے جہاں اس کی روح قبض کی جاتی ہے)۔ اس طرح جب خلافت کے مسکلہ پر مہاجرین وانصار میں شدن اختلاف رونما موااورانصار كمن كك مِنا أمِيرٌ وعِنكُمُ أمِيرٌ (ايك امير مم میں سے ہواور ایک تم سے ہو) اس وفت قریب تھا کہ ملت اسلامیہ میں سخت بچوٹ یر جاتی اور اسکا شیرازہ بھر جاتا ہیسنت رسول ﷺ تھی جس نے اختلاف کوفتم کیا چنانجے حضرت صدیق اکبر ظاہنے سب کے سامنے پی صديث بيش كى أكانيمة مِن قُريش س (مكى سربراه خاندان قريش سے

نزاع سے بچالیا جو پہلے مرحلے پر ہی امت کوئلڑ کے نکڑے کرکے دکھ ویتااب العلام الموقعين ، ابس ٨٧، ي الكال لابن الحيرج ٢ بس ٢٢٥، سيتاريخ عاضرات اسلاي ، ابس ١٢٨،

موں مے )۔اس برتمام صحابہ خاموش ہو سکتے اور سنت رسول نے اس عظیم

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

بھی امت کو انتثار وافتر اق سے بچانے کا واحد ذریعہ سنت رسول علی الصلوٰة والسلام، ی ہے کیونکہ آخر امت کی اصلاح کا ذریعہ بھی وہی ہوسکتا ہے جوادّ ل امت کی اصلاح کا ذریعہ بھی وہی ہوسکتا ہے جوادّ ل امت کی اصلاح کا ذریعہ تھا۔

ہم نے گزشتہ صفحات میں قرآن کی روشنی میں اتباع رسول علیہ السلام کی اہمیت رسولِ اکرم ﷺ کے قول وفعل کی شرعی حیثیت اور آپ کی سنت کی ضرورت واہمیت پراپنی بساط کے مطابق کلام کیا ہے اب ہم مناسب سبحصتے ہیں کہ خودا قوالی رسول علیہ الصلاۃ والسلام سے تابت کیا جائے کہ سنت کا مقام کیا ہے اور حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے سنت کی حفاظت کے لئے کہ مناسب کا مقام کیا ہے اور حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے سنت کی حفاظت کے لئے کہ مناسب کی دفتا کی حفاظت کے لئے کہ مناسب کی دفتا کی دفتا کی حفاظت کے لئے کہ مناسب کی دفتا کے لئے کی دفتا کیا ہے در دورا کی دورا کی دورا کی دورا کی دورا کی دورا کی دورا کیا کی دورا کیا کی دورا کی دورا کیا کی دورا کی دورا کی دورا کی دورا کیا کی دورا کی د

ممکن ہے ہے کہ بحث کا بیا انداز منطقی نہیں کیونکہ دلیل الیمی ہونی چاہیے جس کے مقد مات فریقین کے نزد کیک سلم ہوں اور جب احادیث مکرین کے نزد کیک سلم ہوں اور جب احادیث منکرین کے نزد کیک ججت ہی نہیں تو انہیں منکرین کے سامنے بطور دلیل پیش کرنا کیونکر سے ہوسکتا ہے؟

اسکاجواب بیہ کہ جہاں تک احادیث کی جیت اور اتباع سنت کی ایمیت کا تعلق ہے ہم اسے آیات قرآن سے ٹابت کر چکے ہیں یہاں احادیث کے ذکر کا مقصد صرف اس شبہ کا از الد کرنا ہے کہ رسول اکرم احادیث کے ذکر کا مقصد صرف اس شبہ کا از الد کرنا ہے کہ رسول اکرم بھتے کے این امت کوقرآن کے بغیراور پھتے ہیں دیا اور اسے محفوظ رکھنے کی بھتے اپنی امت کوقرآن کے بغیراور پھتے ہیں دیا اور اسے محفوظ رکھنے کی

https://ataunnabj.blogspot.com/

کوئی بدایت نبیس فرمائی اگر شریعت میں اس کا کوئی مقام ہوتا تو حضور ﷺ ضروراییا کرتے۔

اب ہم انشاء اللہ ان کے اس شبہ کا ازالہ احادیث صیحہ سے کریں گے۔ اور صاحب سنت علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اقوال کی روشی میں سنت کی ابھیت کو واضح کریں گے۔ ابھیت کو واضح کریں گے۔

مقام سنت صاحب سنت على كانظر مين رسول اكرم على في بار بااپن سنت كى اجميت كو داضح فر ما يا اور اپن اطاعت كو انتها كى لازى قرار د يا چنانچه اس سلسلے ميں حسب ذيل ارشادات خصوصى طور يرقابل غور بين -

ا - سیح بخاری میں ہے:

عَنُ آبِى هُرَيُرَةً قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كُلُّ أُمَّتِى يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ إِلَّامَنُ آبِى قِيْلَ وَمَنُ يَأْبِى قَالَ مَنُ اَطَاعَنِى دَخَلَ الْجَنَّةَ وَمَنُ عَصَائِى فَقَدُ آبِى لِ

"میری ساری امت بہشت میں جائے گی سوائے اس کے جس نے انکار کیا عرض کی گئی وہاں جانے سے کون انکار سکتا ہے؟ فرمایا جس نے میری اطاعت کی بہشت میں واخل ہوگا اور جس نے میری نافر مانی کی وہ

ل منج بخاری (معری) کتاب الاعتمام، ۹: م ۱۱۱۰

ا تكارى بنا"\_ (اورجهنم كالمستحق بنا)

کھاوگ کہتے ہیں اطاعت صرف زندہ کی ہوتی ہے حضور بھی کی اطاعت بھی آپ کی حیات طیبہ تک تھی ، یہ بالکل غلط اور دوراز حقیقت بات ہے جس طرح ایمان بالرسالة ظاہری حیات طیبہ کیساتھ خاص نہیں بلکہ قیامت تک کے لئے عام ہے ای طرح اطاعت بھی قیامت تک کے لئے عام ہے ای طرح اطاعت بھی قیامت تک کے لئے عام ہے ای طرح اطاعت بھی قیامت تک کے لئے عام ہے نیز رسولِ اکرم بھی کا حیات طیبہ تھیقیہ کے ساتھ زندہ ہونا ایک حقیقت واقعیہ ہے جس پراحاد پھر کھی دور میں بھی انکار کرناوہی انکار ہے جو جنت ہے کہا ہذا آپ کی اطاعت سے کی دور میں بھی انکار کرناوہی انکار ہے جو جنت ہے کے مردی کا باعث ہے۔

۲-رسول خداد کی انباع کی اہمیت اس سے واضح ہوجاتی ہے کہ آب کی بیروی کے بغیر کمال ایمانی حاصل نہیں ہوسکتا چنانچ مشکوۃ شریف میں شرح السنة کے والے سے بیروری منقول ہے:

عَنْ عَبُدِ اللّهِ بُنِ عَمْرٍ وقَالَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ
وَسَلَّمَ لَا يُوْمِنُ اَحَدُكُمْ حَتَى يَكُونَ هَوَاهُ تَبُعاً لِمَا جِئْتُ بِهِ. ع وَسَلَّمَ لَا يُوْمِنُ اَحَدُكُمْ حَتَى يَكُونَ هَوَاهُ تَبُعاً لِمَا جِئْتُ بِهِ. ع "" تم مس سے کوئی آ دمی صاحب ایمان بیس ہوسکتا یہاں تک کہ اپنی خواہش کومیری لائی ہوئی تعلیمات کے تابع نہ کردے"۔

ع مكلوة المعانع بس ١٠٠٠-

ل الحاوىللغتاوى (للسيوطى)، ج٢: ص ١٩٦

ظاہر ہے کہ اس میں کتاب وسنت دونوں کی پیروی شامل ہے، دونوں چیزیں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو عطا کی گئی ہیں اور دونوں کی اطاعت لازمی ہے۔

۳-سنت کی اطاعت کی اہمیت کا اندازہ اس بات ہے بھی لگایا جاسکتا ہے کہ امورِعز بمیت کےعلاوہ امورِ رخصت میں بھی آپ کی پیروی کا تحكم ديا كيا ہے بي بخاري اور بي مسلم ميں ہے كدا يك دفعه حضور اللے نے بعض امورکے بارے میں رخصت دی کیکن میچھ حضرات نے بیہ کہ کر کہ حضور علیہ الصلوٰة والسلام كامعامله بم سب ہے مختلف ہے،اس رخصت ہے احرّ از كيا اس برآب نے خطبہ دیتے ہوئے فرمایا:

مَابَالُ اَقُوام يَتَنَزَّهُونَ عَنِ الشَّيْيُ الَّذِي اَصْنَعُهُ فَوَاللَّهِ اِنِّي لَاعْلَمُهُمْ بِاللَّهِ وَاشَدُّهُمْ خَشِيَّةً لَهُ. لِ

"ان لوگوں كاكيا حال ہے جوميرى عمل ميں لائى ہوئى رخصت سے مریز کرتے ہیں خدا کی قتم الجھے ان سے خدا کی معرفت زیادہ حاصل ہے اورمير مدل مين ان سين ياه خدا كاخوف بيك م

ليني رخصت سيه كريز كاباعث عموماً جذبه تقوي اورخوف خدا موا كرتاب اوربيجيزي ميرى ذات ملى بدرجهءاتم موجود بي للبذاميرى سنت لے منجے بخاری (معری) 9:م،۱۲۰

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ے ثابت شدہ رخصت سے پر ہیز کرنا کسی طرح مناسب نہیں۔ اگر دخصت سے ٹر ہیز کرنا کسی طرح مناسب نہیں۔ اگر دخصت سے گریز پر اتناعماب ہور ہا ہے تو مطلقاً سنت کی جیت سے انکار پر کس قدر سرکار دوعالم بھٹانا راض ہوں گے؟

۳-سنت کی اہمیت اس سے بھی واضح ہوجاتی ہے کہ آپ نے کہ آپ نے کتاب اللہ کے ساتھ اس کا ذکر ملا کر فر مایا اور اسے سب سے اعلیٰ وافضل سیرت قرار دیا صحیح مسلم ودیگر کتب حدیث میں سند صحیح کیساتھ ریہ حدیث روایت کی گئے ہے:

عَنُ جَابِرٍ رَضِى اللّهُ عَنُهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَنُهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ امّا بَعُدُ فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللّهِ وَخَيْرَ الْهَدِي عَلَيْهِ وَسَلّمَ وَشَرُّ الْاُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلُّ هَدْئُ مُحَدَثَاتُهَا وَكُلُّ بِدُعَةٍ ضَلَالَةً لِ

ا سیح مسلم، جادی ۱۳ م ۱۳ می اوراس طرح المسلست کے بہت سے معمولات کو بدعت بی بات کو بدعت بی بات کو بدعت بی اوراس طرح المسلست کے بہت سے معمولات کو بدعت بی شار کرکے صلالت و گرائی کا سبب قر اردیتے ہیں۔ان کی خدمت بی مخلصانہ عرض ہے کہ وہ بدعت کی فتو کی جاری کرنے صلالت و گرائی کا سبب قر اردیتے ہیں۔ان کی خدمت بی مطالعہ فرما لیتے تو زیادہ بہتر ہوتا۔
کو فتو کی جاری کرنے سے پہلے شارصین صدیث کے کلام کا بھی مطالعہ فرما لیتے تو زیادہ بہتر ہوتا۔
امام می الدین نووی شارح مسلم (جن کی شرح انتہائی متداول اور مقبول ہے) اس صدیث کے زمل بیں لکھتے ہیں: ھدا عام صنح صوص و المواد غالب المبدع قال اہل الملغة ہی کہل شیبے علی غیر مثال صبق قال العلماء المبدعة خصسة اقسام و اجبة و مندوبة و معدوبة دھے۔ الل لغت ہراس بات کوجس کی ہیلے ہوال نظی ہو، بدعت کمدوبیتے ہیں،علاء نے حصہ ہرک ہیں،واجب ،صنحب ،کروہ ،حرام اور مباری '۔ (بقیدا کھے صفح ہر) برعت کی برائی ہیں،واجب ،صنحب ،کروہ ،حرام اور مباری'۔ (بقیدا کھے صفح ہر)

''حضرت جابر بن عبداللدانساری رضی اللدتعالی سے روایت ہے کہ رسول خدا ﷺ نے حمد وثنا کے بعد فر مایا یا در کھوسب سے بہتر کلام اللہ کا کلام ہے اور سب سے بہتر سیرت محمد ﷺ کی سیرت ہے بری با تیں وہ ہیں جو دین میں اپنی طرف سے گھڑی جا کیں ہر بدعت گمراہی ہے'۔

اس سے ٹابت ہوا کہ جیسے کتاب اللہ بمیشہ کے لئے سامانِ ہدایت ہوا کہ جیسے کتاب اللہ بمیشہ کے لئے سامانِ ہدایت ہے اس طرح رسول اکرم والکی سیرت بھی بمیشہ کے لئے جمت شرعیہ ہے نیز بدکراس سیرت وسنت کے منافی جوعقا کدواعمال اختیار کئے جا کیں وہ میں میں سیرت وسنت کے منافی جوعقا کدواعمال اختیار کئے جا کیں وہ میں میں سیرت وسنت کے منافی جوعقا کدواعمال اختیار کئے جا کیں وہ میں اس کی سیرت وسنت کے منافی جوعقا کدواعمال اختیار کئے جا کیں وہ میں اس کی سیرت وسنت کے منافی جوعقا کدواعمال اختیار کئے جا کیں وہ میں اس کی میں دور اس کی دور اس کی میں دور اس کی دور ا

مجران کی مثالیں بیان کی ہیں، بدعت واجبہ کی مثال میں علمائے متکلمین کے دلائل کی تدوين اور ملاحده وفرق بإطله كارد، بدعات ومندوبه كي مثال مين كتب علوم كي تصنيف وتاليف، مدارس اورمراؤل كا قیام وغیره، بدعات مباحد میں رنگ برنگ کھانوں كا استعال كرنا ذكركيا ہے، بدعات بمرمدادر مروه كوامام موصوف في اور ظاهر دواستح قرار دياهي، آخر بيل فرمات بين وقسد اوضحت المسئلة بادلتها المبسوطة في تهذيب الاسماء واللغِات فاذا عرف ما ذكرته علم أن المحديث من العام المخصوص وكذا مااشبهه من الاحاديث الوارثة ويؤده ما قلنا قول عمر بن الخطاب رضي الله عنه في التراويح نعمت السدعة طله ولا يسمنع من كون الحديث عاما مخصوصا قوله كل بدعة مؤكدا بكل يدخله التخصيص مع ذلك كقوله تدمر كل شيئ (شرح نووي ج):٥٠٠٠ تحت حدیث نمکورہ) " میں نے اس مسئلہ کو دلائل مبسوطہ کے ساتھ تہذیب الاساء واللغات میں واضح كرديا ہے، فركورہ بحث كو بحد لينے كے بعد ريمعلوم بوكيا كہ بدهديث عام مخصوص البعض ہے اورای طرح اس کےمشابہ جوحدیثیں بدعات کے بارے میں عام مخصوص البعض ہیں، ہارے قول کی تائید کیلئے صغرت عمر بن خطاب رضی الله عند کابیار شادموجود ہے کہ تراوی کی جماعت کے اجتمام كے بارے من انہوں نے فرمایا بدائجى بدعت ہے۔ يہاں لفظ وكل كابدعت برداخل مونا تخصیص کے منافی نہیں جیما کرآ یہ تر آئیہ تسلمسر کسل شیعی میں لفظ کُل کے باوجود تخصیص بافى جاتى ہے۔ (مريد تعميل كيلية امام شاطبى كى الاعتصام ملاحظه مورانس سامار)

#### Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

بدعت وصلالت ہیں۔

۵-رسول الله على في كتاب الله الله الله على كورائى معيار بدايت قرار ديا ہے آپ كامشہورار شاد ہے:

إِنِّى تَرَكَتُ فِيْكُمُ اَمُرَيْنِ لَنُ تَضِلُوا مَا تَمَسَّكُتُمْ بِهِمَا كِتَابُ اللَّهِ وَسُنَّةُ رَسُولِهِ لِ

''میں تم میں دو چیزیں چھوڑے جارہا ہوں جب تک ان کومضبوطی سے تھامے رہو گے گمراہ نہیں ہوگے، ان میں ایک تو اللہ کی کتاب ہے اور دوسری میری سنت ہے'۔

امام مالک نے اس صدیث کومرسلا روایت کیا ہے مگرامام حاکم نے سندمتصل کیما تھ حضرت ابن عہاس سے روایت کیا ہے میرحدیث طویل ہے اس میں بیالفاظ ہمارے لئے کل استدلال ہیں:

إِنِّى قَدُ تَرَكَتُ فِيُكُمُ مَآ إِنِ اعْتَصَمُّتُمُ بِهِ فَكَنُ تَضِلُوُا اَبَدًا كِتَابُ اللَّهِ وَسُنَّةُ نَبِيِّهِ. ٢.

امام حاکم نیشا پوری اس روایت کے تمام روات کومتفق علیہ اور ثقتہ قرار دیتے ہیں۔

علامة شمل الدين ذہبى نے بھی تلخيص متدرک میں حضرت ابو ہريرہ

ل مؤطاامام مالك، بإب النبي عن التول في القدر بص ٢٠١٠ ي متددك حاكم ، ج ١٠٩١-

ولي كا مديث كوبطور شام ييش كيا باس كالفاظريون:

عَنُ آبِي هُرَيُرَةً قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اِنِّى قَدُ تَرَكُثُ فِيُكُمُ شَيْنَيْنِ لَنْ تَضِلُّوا بَعُدَهُمَا كِتَابُ اللّهِ وَسُنَّتِى وَلَنْ يَفْتَرِقَاحَتَى يَرِدَا عَلَى الْحَوْضِ لِ

ان روایات سے بیر حقیقت روز روش کی طرح واضح ہوجاتی ہے کہ کتاب اللہ کی طرح سنت رسول اللہ بھی جمت شرعیہ ہے کتاب اللہ اور سنت رسول کا گہر اتعلق ہے کتاب اللہ وسنت ایک دوسرے سے جدانہیں ہوسکتیں لہذا سنت کے بغیر قرآن بڑمل کا دعویٰ قابل قبول نہیں ہے۔

۲-رسول خدا کی کواپی سنت کس قدر عزیز تھی اس کا اندازہ تر مذی کی اس صدیث سے لگا ہے جو حضرت انس کی سے مروی ہے اس کے الفاظ ریہ ہیں:

کی اور جس نے مجھ سے محبت کی وہ میر ہے ساتھ جنت میں ہوگا''۔ اس طرح امام بیبی اور ابن عدی نے حضرت ابن عساکر کی ایک روایت ذکر کی ہے جس کے الفاظ ریہ ہیں:

مَنُ تَمَسُّکَ بِسُنتِی عِنْدَ فَسَادِ أُمَّتِی فَلَهُ اَجُورُ مِاثَةِ شَهِیُدِ.

و جس نے میری امت کے فساد کے دور میں میری سنت کومضبوطی
سے تھا ہے رکھاا سے سوشہید کے برابرا جر ملے گا''۔

صاحب مشکوۃ نے اسے باب الاعضام بالکتاب والسنۃ ایمیں ذکر کیا ہے کیکن بیان مخرج کی جگہ بیاض ہے۔

بہتی اور ابن عدی کی فرکورہ بالا روایت میں حسین بن قتیبہ خزاعی مرائی کانام آیا ہے، اگر چابن عدی نے اس کے بارے میں کہا ہے کا بَانُسُ بِهِ لَیکن وارقطنی نے اسے متروک الحدیث، ابوحاتم نے ضعیف الحدیث اور از دی نے وائی الحدیث کہا ہے، حافظ ابن جمر نے اسے لفظ ہالک سے یا دکیا ہے۔ یا امام منذری کتاب الترخیب والتر بہیب میں فرماتے ہیں کہ اسے امام طبر انی نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے ایک سند کے ساتھ روایت کیا ہے جس میں کوئی قابل گرفت راوی نہیں البتہ متن میں 'مِا اُن شَهِینَدُ" کی بیا ہے مرفی آئج شَهینَدُ" کی بیا ہے مرفی آئے شَهینَدُ" کی الفظ وار د ہے۔ سے

ا ملكوة المصابع بم يرود المرود المرو

2-رسول اکرم ﷺ کوائی سنت کی حفاظت انتہائی مرغوب تھی اس لئے آپ نے من گھڑت روایات بنانے والے گروہ سے دور رہنے کا تھم ویتے ہوئے فرمایا:

يَكُونُ فِي اخِرِ الزَّمَانِ دَجَّالُونَ كَذَّابُونَ يَأْتُونَكُمُ مِنَ الْاَحَادِيْتِ بِمَا لَـمُ تَسْمَعُوا آنْتُمُ وَ لَالْاَاوُكُمُ فَايَّاكُمُ وَإِيَّاهُمُ الْاَحَادِيْتِ بِمَا لَـمُ تَسْمَعُوا آنْتُمُ وَ لَاالْاَوُكُمُ فَايَّاكُمُ وَإِيَّاهُمُ لَالْاَصِلُونَكُمُ وَلَايَفْتِنُونَكُمُ لَا لَيُضِلُّونَكُمُ وَلَايَفْتِنُونَكُمُ لَلْالْتُصَلُّونَكُمُ وَلَا يَفْتِنُونَكُمُ لَلْ

''اخیر زمانے میں دجال وکذاب فتم کے لوگ آئیں گے جو تہارے پاس ایک روابیتی لائیں گے جنہیں نتم نے سنا ہوگا اور نتہارے بررگوں نے تم ان سے دور رہنا اور انہیں اپنے آپ سے دور رکھنا کہیں وہ تہہیں گراہ نہ کردیں اور فتنے میں نہ ڈال دیں'۔

رسول اکرم اللہ کے ارشادات سے چونکہ شریعت کی عمارت تغیر ہوتی ہے اس لئے آپ کی طرف کسی روایت کے منسوب کرنے میں شدید اختیاط کی ضرورت ہے چنا نچے رسول اکرم اللہ ارشاد مَنْ کَذَبَ عَلَی مُتَعَمِّدُ افْلُیکَتَبُو اُ مُقْعَدَهُ مِنَ النَّادِ (جس نے میری طرف عمراً جموثی بات منسوب کی اس نے جہنم میں اپنا ٹھکا نا بنایا ) امام نووی نے بعض علاء ہے نقل منسوب کی اس نے جہنم میں اپنا ٹھکا نا بنایا ) امام نووی نے بعض علاء ہے نقل کیا ہے کہ میہ صدیمے تقریباً دوسوس کا بہ سے مروی ہے بیالی روایت ہے جے عشرہ مبشرہ نے روایت کیا ہے ہے۔

ع نووي شرح مقدمه مسلم بس٨-

لے مقدمتی مسلم اس

۸-رسول اکرم ﷺ نے جہاں اپنی سنت کی اہمیت کو واضح کیا وہاں ایسے لوگوں سے بھی باخبر کیا جوسنت کا انکار کرنے والے تھے، رسول اکرم ﷺ نے اپنی پینچ برانہ بھیرت اور دحی الہی سے ایسے لوگوں کے بارے میں پہلے سے بیشگوئی فرمادی جو جمیت مدیث کا انکار کریں گے اور اس مقصد کے لئے قرآن کو بطور ڈھال استعال کریں گے اس بارے میں کثرت سے سے حکے مدیثیں وارد ہیں، ہم ان میں سے صرف دو پراکتفاء کرتے ہیں:

(۱) عَنُ اَبِی رَافِعِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ اَلْهَا اَلْفِينَّ اَحَدَكُمُ مُتَّكِمً عَلَى اَرِيُكَتِهِ يَأْتِيهِ الْامُرُ مِمَّا اَمَرُتُ بِهِ اَوْ نَهَيْتُ عَنْهُ فَيَقُولُ اللّهِ عَلَى اَرِيُكَتِهِ يَأْتِيهِ الْاَمْرُ مِمَّا اَمَرُتُ بِهِ اَوْ نَهَيْتُ عَنْهُ فَيَقُولُ اللّهَ عَلَى اَرِيكَ مَاوَجَدُنَا فِي كِتَابِ اللّهِ اِتَّبَعُنَاهُ لِ (رواه احمد والشافعي الااَدْرِي مَاوَجَدُنَا فِي كِتَابِ اللّهِ اِتَّبَعُنَاهُ لِ (رواه احمد والشافعي وابوداؤد والترمذي وابن ماجة واخرجه الحاكم ايضاً)

" حضرت ابورافع ہے روایت ہے کہ رسول خدا گانے فرمایا میں ہم میں ہے کسی کواپی مند پر فیک لگائے نہ پاؤں اس حال میں کہ اس کے پاس میراامریا کوئی نہی پنچے تو وہ جوابا کے "میں اسے نہیں جانتا" ہم جو پچھ قرآن میں یا ئیں گے اس کی پیروی کریں گے۔"

مٰدکورہ حدیث پراعتراض کا جواب موجودہ دور کے ایک''روٹن دماغ محقق'' (ڈاکٹرفضل الرحمٰن )نے

ل مندامام شافعي بص ١٠ الينا ابن ماجراوّل مديث ١١ سنن اني داؤد كتاب المنة من ٢٠ ص٥٠ م

ندکورہ حدیث کو (جے بوے بوے ائمہ حدیث نے سی سند کے ساتھ روایت کیا ہے) بعد کے دور کی پیداوار قرار دیا ہے، ان کا استدلال یہ ہے کہ حدیث پیشین گوئی پر مشمل ہے اور اس میں ایک سم کا تعین پایا جا تا ہے جس سے پتا چاتا ہے کہ بیداس دور میں وضع کی گئی ہے جب قریب محریث زوروں پر تھی۔ انہوں نے بیجی کہا کہ محابہ میں ایسا کوئی مخص نہیں تھا جو سنت کا من حیث المجموع انکار کرتا ہو لہذا اس سم کی حدیث کی میں۔ مدیث کی نسبت رسول اللہ وہی کی طرف سے خبیس ۔

ہم نے ان کی تقید کا ظاصہ بیان کیا ہے۔ آپ غور فرما کیں کہ کیا اسے علمی تقید کہا جا سکتا ہے؟ محقق موصوف سند اور متن کے بارے میں کوئی علمی تقید نہیں کر سے، صرف اتنی کی بات کہ اس میں تعین کے ساتھ پیشینگوئی پائی جاتی ہے۔ بہذا ہے حدیث مستر دہے، کیا اس سے ذیا دہ دیدہ دلیری ہو سکتی ہے۔ ہمارے علماء وحد شین نے تقید روایت کے ایسے اصول مقرر کئے ہیں جنہ یں مغربی مؤرخیوں بھی اعلی درجہ کے اصول تشایم کرتے ہیں، ان اصولوں کی روشی میں کوئی بات کرنے کی بجائے مض ایک مفروضہ اور وہم پرایک عمارت کھڑی کرنا کہاں کی دانشمندی ہے؟ یہ کہنا کہ چونکہ حضور اکرم پرایک عمارت کھڑی کرنا کہاں کی دانشمندی ہے؟ یہ کہنا کہ چونکہ حضور اکرم سے بیے حدیث کا مشکر ہو، اس کے بیحد یہ بعد کی پیداوار ہے، سراسر غلط ہے، اس کا مفہوم تو یہ ہے کہ لئے بیحد یہ بعد کی پیداوار ہے، سراسر غلط ہے، اس کا مفہوم تو یہ ہے کہ

پینم راقدس ﷺ صرف اپنے سامنے کی تحریکوں اور فتنوں سے آگاہی رکھتے تھے اور اللہ تعالیٰ نے انہیں آئندہ زمانے میں پیش آنے والے فتنوں سے آگاہ نہیں کیا تھا۔

غورفر مايئے سيحيح احاديث كابہت بردا ذخيره جن كاتعلق امورمستقبله اور آئندہ وقوع پذریہونے والے فتنوں سے ہے، اس اصول کی زدمیں وہ سارا ذخیره موضوع قراریا تا ہے۔ سوینے کی بات ہے جب نبی اکرم اللے کی نبوت ورسالت قیامت تک کے لئے ہے تو کیا آپ کی پیٹمبرانہ بھیرت اور خدا دا دفراست صرف اپنی حیات ظاہرہ کے ساتھ مخصوص ہوگی؟ پھر بیکہنا کہ عهدِ رسالت میں تو کوئی ایبالمخض نہیں تھا جوسنت کا اٹکار کرتا ہو، اس بات کا واضح اعتراف ہے کہ صاحب موصوف کے نزدیک بھی بیفتنہ (انکار حدیث) بعد کی پیداوار ہے ورندرسالت کے یا کیزہ عہد میں ایبا کوئی فرد بھی نہیں تھا جوحضورعليهالسلام كورسول مانتاجوليكن آب كى حديث كوجحت ندمانتاجو پیشینگوئیوں برمشمل احادیث کے بارے میں محدثین نے جو ضا بطے مقرر کئے ہیں انہیں محقق موصوف نے بچھنے کی کوشش نہیں کی بحدثین نے صرف ان روایات کے بارے میں نا قابلِ اعتاد ہونے کا قول کیا ہے جن میں بوری طرح تعین ماہ وسال کے ساتھ پیشینگوئی کی می ہومثا میر کہ جب فلال سال اور فلال ماه آئے گا تو فلال واقعه ظهور يذير موكا، چنانچه

حضرت علامہ علی القاری الہروی، حافظ ابن قیم کے حوالے سے موضوع حدیث کی پیچان کے ضابطے قال کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

مِنُهَا اَحَادِیْتُ التَّوَارِیْخِ الْمُسْتَقْبِلَةِ وَقَدُ تَقَلَّمَتِ الْإِشَارَةُ اِلَیْهَا وَهُوَ كُلُّ حَدِیْثِ فِیْهِ اِذَا كَانَتُ سَنَةُ كَذَا وَكَذَا حَلَّ كَذَا وَكَذَا لِ المُسْتَقْبِلَ وَهُو كُلُّ حَدِیْثِ فِیْهِ اِذَا كَانَتُ سَنَةُ كَذَا وَكَذَا حَلَّ كَذَا وَكَذَا لِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّه

مثال کے طور پر ایک روایت موضوعہ میں ہے جب سن ایک سو پنیتیں آئیگا تو وہ شیاطین آزاد ہو جا کیں گے جنہیں حضرت داؤد النظیما کے فرزند حضرت سلیمان علیہ السلام نے سمندرول میں بند کر دیا تھا، استقراءاور تتبع ہے معلوم ہوتا ہے کہ اس می کے من گھڑت متن والی روایات کے داوی بھی کذاب ونا قابل اعماد ہوتے ہیں، ہم نے حضرت ابو رافع ہے جو حدیث روایت کی ہے اس میں ایسا کوئی راوی نہیں، بڑے بڑے ایم بحد ثین عدیث روایت کی ہے پھر یہ کہ اس میں مہینے اور سال کے قعین کے بغیرایک نے اس کی تخریک کے ہے بھر یہ کہ اس میں مہینے اور سال کے قعین کے بغیرایک نروست فتنہ ہے آگاہ کیا گیا ہے اور ظاہر ہے یہ چیز منصب رسالت کیسا تھے بالکل مناسبت رکھتی ہے آگر میہ چیز تشریع اسلامی کی روح کے منافی ہوتی تو بالکل مناسبت رکھتی ہے آگر میہ چیز تشریع اسلامی کی روح کے منافی ہوتی تو بالکل مناسبت رکھتی ہے آگر میہ چیز تشریع اسلامی کی روح کے منافی ہوتی تو

ك الموضوعات الكبير من ١٢٨ \_

اس می پیشینگوئیاں قرآن میں نہ پائی جاتیں حالانکہ قرآنِ مجید میں اس متم کی ٹی مثالیں پائی جاتی ہیں مثلاً رومیوں کے مغلوب ہونے کے بعد دوبارہ اہلِ فارس پرغالب آنے کی پیشینگوئی اقرآنِ مجید کی کسی سورت کا مقابلہ نہ کر سکنے کی بیشینگوئی ہا جوج ماجوج سااور خروج دابۃ الارض کی پیشینگوئی مسلمانوں کوز مین پرافتہ اراور خلافت کا ملہ ملنے کی پیشینگوئی وغیرہ ،کیا معاذ اللہ بیآ بات بھی بعد کی پیداوار ہیں؟ آخر تقید کا کوئی اصول مقرر کرتے وقت کی خوش یا بیا ہے نہ کورہ بالا حدیث کی تائید کی خوش کی دنیا ہے ہی تعلق رکھنا چا ہے نہ کورہ بالا حدیث کی تائید میں بھی من بھرت روایات ہیں، ہم حضرتِ مقدام بن معد کرب کی ایک روایت میں بھی کررہے ہیں جے ابوداؤداور ابن ماجہ نے روایت کیا ہے، تر نہ کی میں بھی الفاظ کے معمولی تغیر کے ساتھ بیروایت موجود ہے۔

(ب) قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ الل

شكم سيرآ دمي اپني مند پر فيك لگا كريد كيد كه تم اسى قرآن كولا زم ركهو،اس بيس جوهلال مواسع حلال مجهواور جوحرام خمرايا گيا ہے اسے حرام جانو' اس حديث سے بھی منکر بن سنت كى اس منطق سے آگاہ كرديا كه صرف قرآن كولا زم پکڑواوراس كى تحليل وتحريم پراكتفاء كرو۔

رسول اکرم الله است و منت بھی جمت بشرعیہ اور و جی اللی ہونے میں قرآن اشارہ کردیا کہ سنت و صدیث بھی جمت بشرعیہ اور و جی اللی ہونے میں قرآن کی مثل ہے، قرآن کی طرح سنت بھی حضور النظیم کی مثل ہے، قرآن کی طرح سنت بھی حضور النظیم کی مثل ہے، قرآن کی طرح سنت بھی حضور النظیم کی میں قوادر کیا ہے؟

9-رسول اکرم ﷺ نے اپنے سنن مقدسہ اور احادیث طیبہ کو دوسروں تک پہنچانے اور انہیں یا در کھنے کی تاکید فرمائی ہے، بیتا کید بھی اس امر کی دلیل ہے کہ رسول اکرم ﷺ پی سنت کوامت کے لئے جمت بشرعیہ سمجھتے تنے چنانچہ کی بخاری میں ہے کہ وفد عبدالقیس حضورالیا کی بارگاہ میں حاضر ہوا، آپ نے انہیں چار با تیں بجالا نے اور چار با تیں چھوڑ دیئے کی صحیت فرمائی اور آخر میں فرمایا:

اِ حَفَظُوهُ وَ اَخْبِرُوهُ مَنْ وَ رَائَكُمُ. "انبیس یا در کھوا درا ہے پچھلوں کونبر دو۔" اس طرح جمۃ الوداع کے موقع پرانتہائی جامع اور بلیغ خطبہ دیے

ل منجع بخارى كتاب العلم من ابس

موے آخر میں ارشادفر مایا:

الا لِيبَلِغ الشَّاهِ الْغَائِبَ فَلَعَلَّ بَعُضَ مَنُ يُبَلِغُهُ اَنُ يُكُونَ اوعى لَهُ مِنُ بَعُضِ مَنْ سَمِعَهُ. ٢

''حاضرین میری بات غائبین تک پہنچا دیں، ہوسکتا ہے بعض وہ آ دمی جن تک میری بات پہنچائی جائے براوِراست سننے والوں سے زیادہ یاد ر کھنے والے ہوں۔''

رسول اکرم ﷺ نے اپنی سنعت کی نشر واشاعت کے لئے کس قدر بلیخ انداز میں تاکید فرمائی ، اس کا اندازہ حسب ذیل حدیث سے ہوسکتا ہے جسے امام شافعی نے اپنی سند متصل کے ساتھ حضرت عبداللہ بن مسعود سے دوایت فرمایا ہے:

إِنَّ النَّبِيِّ فَكُ قَالَ نَصَّرَ اللَّهُ عَبُدًا سَمِعَ مَقَالَتِي فَحَفِظَهَا وَوَعَاهَا وَادَّاهَا فَرُبَّ حَامِلِ فِقَهٍ غَيْرُ فَقِيْهٍ وَرُبَّ حَامِلِ فِقَهٍ إلى وَوَعَاهَا وَادَّاهَا فَرُبَّ حَامِلٍ فِقَهٍ إلى مَنْ هُوَ اَفْقَهُ مِنْ هُ لَاكُ لَا يَعُلُ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُسُلِمٍ إِخَلاصُ مَنْ هُو اَفْقَهُ مِنْ هُ لَاكُ لَا يَعُلُ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُسُلِمٍ إِخَلاصُ الْعَمَلِ لِللهِ وَالْنَصِيدَ حَهُ لِلمُسْلِمِينَ وَلُوُومُ جَمَاعَتِهِمُ فَإِنَّ الْعَمَلِ لِللهِ وَالْنَصِيدَ حَهُ لِلمُسْلِمِينَ وَلُووُمُ جَمَاعَتِهِمُ فَإِنَّ الْعَمَلِ لِللهِ وَالْنَصِيدَ حَهُ لِلمُسْلِمِينَ وَلُووُمُ جَمَاعَتِهِمُ فَإِنَّ وَعُولَتُهُمْ تُحِيطُ مِنْ وَرَائِهِمُ . ٢

"رسول اکرم الله فی فرمایا خداس آدمی کوتر وتازه رکھے جومیرے ال می بخاری، ج ا :س سے اس سے بخاری، ج ا :س سے ا

الفاظ کو سنے، انہیں یادکرے، اپنے دل میں محفوظ رکھے اور پھر دوسروں تک دین کی بات پہنچاتے ہیں، خود پہنچا دے، بہت سے لوگ جو دوسروں تک دین کی بات پہنچاتے ہیں، خود فقیہ نہوتے ہیں، خود فقیہ نہوتے ہیں، نہن لا تھیں ہوتے (اور بعض اوقات پہنچانے والے خود بھی فقیہ ہوتے ہیں، تین لیکن جن تک وہ پہنچاتے ہیں ان سے زیادہ دین کی سمجھ رکھتے ہیں، تین پیکن جن تک وہ پہنچاتے ہیں ان سے زیادہ دین کی سمجھ رکھتے ہیں، تین پیکن جن کے بارے میں مسلمان کو بھی اپنے دل میں تنگی محسوس نہیں کرنی چاہئے اللہ کے بارے میں مسلمان کو بھی اپنے دل میں تنگی محسوس نہیں کرنی چاہئے اللہ کے لئے خلوص دل سے کام کرنا مسلمانوں کی خیرخواہی کرنا اور جماعت و سلمین کے ساتھ وابستہ رہنا کیونکہ ان کی دعوت اسے اصاطے میں رکھتی ہے اور گمراہی سے محفوظ رکھتی ہے۔''

حدیث فرکور پر بعض معاصرین کی تنقیداوراس کا جواب اس حدیث پر بھی بعض معاصرین نے تنقید کی ہے کہ بید حدیث تاریخی حیثیت سے بوجو و ذیل معکوک ہے:

ا- اس حدیث کے پہلے جے میں بیان کیا گیا ہے کہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام کے حابہ بعد میں آنے والوں کی نسبت صفت تفقہ سے محروم علیہ اس میں حابہ کی تو بین پائی جاتی ہے، بیحد یث صرف اس زمانے میں ظہور پذیر ہو سکتی تھی جب کہ مسلمانوں میں اعلی درجے کی فقہی ذہانت پیدا موئی اور عالم اسلام میں مصر سے عراق تک فقہی آراء کے بہترین فدا بب نشو ونمایا ناشروع ہو مجے۔

۲- بیحدیث رسول اکرم الله الله کا ایک ایبا مرقع پیش کرتی ہے جو سرتا پا مصنوی ہے، رسول الله کا کو یہاں اس طرح کی تقریریں کرتے ہوئے دکھایا گیا ہے جن کا عہد رسالت کے مسلمانوں کی فوری ضروریات سے کوئی تعلق نہ تھا بلکہ جن کا مقصد یہ معلوم ہوتا تھا کہ امت انہیں لفظ بہ لفظ محفوظ رکھے تا کہ آئندہ نسلوں تک انہیں منتقل کیا جا سکے کیونکہ وہی ان کے مفہوم کو بہتر طریقہ پر سمجھ سکیں گے۔

ندکورہ بالا تقید کے بارے میں بھی ہم یہی کہیں گے کہ اس کی بنیادسی شوس اصول، داخلی یا خارجی شہادت پرنہیں بلکہ ایک مفروضہ اور فکری واہمہ پر ہے، پہلے سے بیفرض کرلیا گیا ہے کہ بیحدیث کی ایسے دور میں وضع کی گئی جب کہ فقہ کا دور دورہ تھا، اس مفروضہ کی بنا پر جھٹ بیہ فتوی صادر کردیا گیا کہ بیتاریخی شہادت کی روسے خی نہیں لیکن وہ تاریخی شہادت کی روسے خی نہیں گئی۔

اس مدیث کے مفکوک ہونے کی ایک دلیل ریکی دی گئے ہے کہ اس میں صحابہ رسول الظفیر کی تنقیص وتو بین کا پہلو پایا جا تا ہے۔ ریکی ایک مفالطہ ہے فررت حامل فی فید اللی من شو افقہ منه لیست میم موالطہ ہے فررت حامل فی فید اللی من شو افقہ منه لیست میں ڈیادہ ہوں قطعاً درست نہیں کہ بعد کے لوگ صحابہ سے تفقہ فی الدین میں ڈیادہ ہوں

ل منجع بخاری، ج۲: ص ۷۷۰۱

کے،اس میں صرف اتن بات بتائی گئی ہے کہ علم ودانش کی بات پہنچانے والا بعض اوقات کم فقیہ ہوتا ہے اور جس تک اس بات کو پہنچا تا ہے وہ زیادہ سمجھدار ہوتاہے،خود صحابہ بھی ایک دوسرے تک حدیثیں پہنچاتے تھے، رواية الصحابي من الصحابي (ايك صحابي كي دوسر مصحابي سيروايت) كي بہت ی مثالیں کتب حدیث میں مکتی ہیں، کئی صحابہ کرام نے آپس میں باریال مقرر کر رکھی تھیں وہ باری باری بارگاہ رسالت میں حاضر ہوتے اور دوسرے ساتھی تک دین کی بات پہنچاتے چنانچہ حضرت عمر اور ان کے انصاری ساتھی کا قصہ سے بخاری میں تفصیل کے ساتھ مذکور ہے، انہوں نے بھی آپس میں باری مقرد کر رکھی تھی۔ایک دن ایک صاحب حضور علیہ الصلؤة والسلام سيان جات اور دوس كوجاكر سناتي ووسرر ور دوس مصاحب الینا کرتے۔

امام منس الدین ذہبی نے حضرت براء بن عازب انصاری سے روایت کیا ہے ایک ہم نے ساری حدیثیں رسول کریم کی سے نہیں سنیں ، بعض اوقات دوسر مے جابی ہمی ہمیں حضور الطبیخ کی احادیث سناتے تھے۔ مخرضیکہ بید امر ثابت شدہ ہے کہ صحابہ ایک دوسرے تک سنت وحدیث پہنچاتے تھے اور ان میں فقاہت ودانش کے اعتبار سے ضرور فرق

ل تلخيص المعدرك (ذبي) جا : ٩٥-

تھا، خلفاء راشدین و ویگر مجتہدین صحابہ دوسرے صحابہ سے فقاہت و دانش میں اونچا مقام رکھتے ہے۔ حدیث فرکور میں ای تفاوت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے اس سے صحابہ کی تقیصِ شان لازم نہیں آتی البتہ فرقِ مراتب ضرور ثابت ہوتا ہے اور بیامر مسلم ہے۔

ع-گرفرق مراتب نه کنی زندیقی

اس مدیث کواس وجہ ہے بھی غیر سیح قرار دیا گیا ہے کہ رسول اکرم
ﷺ کا کام اس متم کی تقریریں کرنا اور صحابہ کا کام انہیں یا دکرنا اور دوسرول

تک پہنچا نانہیں تھا جیسا کہ اس مدیث ہے معلوم ہوتا ہے لیکن سے بات بھی حقیقت کے بالکل برعس ہے۔ صحابہ کرام کے نزدیک بہترین شغل رسول
اکرم ﷺ کے اتوال وافعال کو محفوظ رکھنا تھا، ایک تو اس لئے کہ وہ اپنی زندگیاں رسول اکرم ﷺ کے اقوال وافعال کے سانچے میں ڈھالنا اپنا فرض نندگیاں رسول اکرم ﷺ کے اقوال وافعال کے سانچے میں ڈھالنا اپنا فرض سیحتے تھے، دوسرے اس لئے بھی کہوہ دین کے اولین داعی تھے اور مبلغ بھی، اور بیدین کتاب وسنت کی صورت میں انہیں ملا تھا اگروہ اسے محفوظ نہ کرتے تو بیدین ہم تک کیسے پہنچتا؟

اہم جزو ہے،حضور ﷺ اگراپ اقوال وافعال کومحفوظ رکھنے کا امر فر مائیں تواس سے مقصود دین کومحفوظ کرنے کے سوا کچھ بیں لہذا بیار شادمزاج رسول الطبیج کے منافی نہیں بلکہ سوفیصد عین مطابق ہے۔

## حديث مذكور كيشوابد

امام بخاری نے سیح بخاری کتاب العلم میں تعلیقاً فَدُبَّ حَامِلِ فِقَهُ إلیٰ مَنْ هُوَ اَفْقَهُ مِنْهُ کی روایت کوذکر کیا ہے۔ امام ابوعبداللہ حاکم نیٹا پوری نے حضرت جبیر بن مطعم سے یہی حدیث قدر ہے تغیر الفاظ سے روایت کی ہوایت کی ہواور شخین (بخاری وسلم) کی شرط پراسے سیح کہا ہے لے اس طرح سنن ابوداؤداور ترفدی میں بھی بیروایت حضرت زید بن ثابت سے مروی ہے کا البتداس میں آخری کرا (فَلْتُ لَا يَغُلُّ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُسْلِمٍ) فَدُورْبَيْس ہے۔

غرضیکہ اس روایت کی صحت سنداور متن کی روسے شک وشبہ سے بالاتر ہے۔ اس سے مید عقب روزِ روشن کی طرح واضح ہوجاتی ہے کہ عضور الطبیج اس سے مید حقیقت روزِ روشن کی طرح واضح ہوجاتی ہے کہ حضور الطبیج الی سنت کو لا وارث نہیں جھوڑ مسے بلکہ اس کی حفاظت کا ابیا

ل متدرك ما كم بن ابس ٨٦ - يسنن الي داؤد و ٢٨٩ - جامع ترندى و ٢٥٠ - ١٥٠ -

156

بندوبست کر گئے کہ منکرین کے انکار اور محرفین کی تحریف کے باوجود آج تک سنت ایک حقیقت ثابۃ اور جمت شرعیہ ہے اور انشاء اللہ قیامت تک اس کی عظمت وشان یونمی برقر ارر ہے گی۔

# وَورِفِين مِين تمسك بالسّنة كي خصوصي تأكيد

رسول اکرم ﷺ نے اپنی اُمت کوتا کیدفر مائی ہے کہ وہ فتنوں کے زمانے میں بدعات سے بچیں اور رسول اکرم ﷺ کی سنت کو اپنا کیں ، بہی سنت انہیں مرکزیت مہیا کرے گی اور ان کے شیراز ہ کو یکجار کھے گی سنن ابو داؤد میں حضرت عرباض بن ساریہ سے مروی ہے:

قَالَ صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللهِ ﴿ أَنَّ ذَاتَ يَوْم لُمُ اَقْبَلَ عَلَيْنَا بِوَجُهِه فَوَعَظَنَا مَوْعِظَة بَلِيْعَة ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ وَوَجِلَتْ مِنْهَا اللهِ كَانَّ هَاذِه مَوْعِظَة مُودِي اللهِ كَانَّ هاذِه مَوْعِظَة مُودِي أَلُهُ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ كَانَ فَاوُصِنَا فَقَالَ أُوصِيكُمْ بِتَقُوى اللهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبُشِيًّا فَاللهُ مَنْ يَعِشُ مِنْكُمْ بَعُدِى فَسَيَرِى الْحَيَلَافًا كَثِيرًا عَبْدًا حَبُشِيًّا فَاللهُ مِنْ يَعِشُ مِنْكُمْ بَعُدِى فَسَيَرِى الْحَيَلَافًا كَثِيرًا فَعَلَى كُمْ بِسُنَيْنَى وَسُنَةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ الْمَهُدِيِّيْنَ تَمَسَّكُوا بِهَا فَعَلَيْكُمْ بِسُنَيْنَى وَسُنَةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ الْمَهُدِيِّيْنَ تَمَسَّكُوا بِهَا فَعَلَيْكُمْ بِسُنَيْنَى وَسُنَةٍ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ الْمَهُدِيِّيْنَ تَمَسَّكُوا بِهَا فَعَلَيْكُمْ بِسُنَيْنَى وَسُنَةٍ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ الْمَهُدِيِّيْنَ تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَلَيْكُمْ بِسُنَيْنَى وَسُنَةٍ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ الْمَهُدِيِّيْنَ تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَلَيْكُمْ وَمُحْدَفَاتِ الْامُورِ فَإِنَّ كُلُ وَعَالَى الْامُورِ فَإِنَّ كُلُ اللهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْمَامِدُ وَالْتَوْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامِدُ وَالْتَوْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ وَاللّهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُولِ اللهُ الم

أ سنن الى داؤد (كتاب السنة) ج٠١م٥٠٥-

وَابُنُ مَاجَةَ اَيُضًا إِلَّا اَنَّهُمَا لَمْ يَذُكُرَا الصَّلُوةَ)

"عرباض بن ساربي فرماتے بيں رسول اكرم ﷺنے ايك دن حسب معمول نماز پڑھائی، پھر ہماری طرف متوجہ ہوئے اور الیی بلیغ تقیحت فرمائی کہ جس سے ہمارے آنسو بہد نکلے اور دل دہل سکتے بھی نے عرض کیایا رسول الله! گویابیجدا ہونے والے کی پندوموعظت ہے، براو کرم کچھ وصیت فرمايية،آب نے فرمايا ميں همين الله سے درنے كى تاكيد كرتا ہون اور حاكم كى اطاعت كانتكم ديتا ہوں جاہے كوئى حبثى غلام بھى تمہارا حاكم بن جائے، جو محض میرے بعد زندہ رہا، أمت میں اختلاف كثير دیکھے گالہذاتم پرلازم ہے کہ میرے طریقے اور میرے خلفاء راشدین کے طریقے کو لازم پکڑو، اس کوتھامے رہواور اسے دانتوں میں تخی سے دبائے رہواور اسیے آپ کونو پیداامور سے بچائے رکھو کیونکہ دین میں اختراع شدہ بالنس بدعت ہیں اور ہر بدعت کمراہی ہے۔ 'لے

ا "بربدعت گرای ب" ال اسم کی متعددروایات ملی بین بن بین مین محدثات امورکو برعت کها گیا به ایکن یادر ب محدثات سے مراد برتی چرنیس ورند بهت سے مہاح امور بھی بدعت قرار پاکس کے علامة مطلائی شارح بخاری نے بدعت کی تشریح وقتیم کرتے ہوئے رایا" البدعة کل شیئ علی غیر مشال سبق و فی الشوع فلیس احداث مالم یکن فی عهد رصول الله صلی الله علیه وسلم قان کان له اصل بدل علیه الشوع فلیس بدعة قال امامنا الشافعی رحمة الله علیه البدعة بدعتان محمودة وملمومة فما وافق السنة فهو محمود وماخالفها الحرجه ابوندیم بمعناه من طریق ابراهیم بن الجنید عن الشافعی وعند البیهقی فی الحرجه ابوندیم بمعناه من طریق ابراهیم بن الجنید عن الشافعی وعند البیهقی فی مناقب الشافعی انه قال المحدثات ضربان مااحدث مخالفا کتابا او سنة اوالرا مناقب الشافعی انه قال المحدثات ضربان مااحدث مخالفا کتابا او سنة اوالرا و مناقب البدی لایخالف شیئا من ذلک فهذه

Click For More Books

158

(اس حدیث کوابودا و کےعلاوہ امام احمد امام ترفدی اور ابن ماجہ نے بھی روایت کیا ہے۔ اور ابن ماجہ نے بھی روایت کیا ہے البتہ ترفدی اور ابن ماجہ میں خطبہ سے پہلے نماز کا ذکر ہیں)

بہاں پریہ بات خصوصیت سے قابل خور ہے کہ حضور الطّیٰکا نے اپنی سنت کے ساتھ خلفاء راشدین کی سنت کا بھی ذکر فرمایا، خلفاء راشدین کی سنت کیا چیز ہیں کیونکہ خلفاء راشدین نے سنت کیا چیز ہے؟ یہ سنت بوی سے الگ چیز نہیں کیونکہ خلفاء راشدین نے اسی طریقہ اور راوعل کو اپنایا جور سول اکرم کی نے جویز فرمایا تھا، بات صرف یہ ہے کہ حضور کی لعض سنتیں جوعہد رسالت میں زیادہ مشہور نہ ہوئیں، فلفاء راشدین کے دور میں زیادہ مشہور ہوگئیں اور ان پر پوری پابندی سے مل کیا گیا جسے تر اور کی جماعت، رسول خدا کی اس پر مواظبت نہیں فرمائی تا کہ کہیں فرض نہ ہوجائے بعد میں فرضیت کا اندیشہ نہ رہا اس لئے فرمائی تا کہ کہیں فرض نہ ہوجائے بعد میں فرضیت کا اندیشہ نہ رہا اس لئے محدد لا غیر ملمومہ ان قسم ان میں میں منابات میں میں منابات می

متحدثة غير مذهومة " (قسطلانی شرح بخاری جابس اسم الم الم مسطلانی کے کلام کا حاصل میہ ہے کہوہ نے امور جو کتاب وسنت یا اثر واجماع کے منافی وخالف ہوں ، بدعت و مثلالت ہیں اور جواج تھے امور کتاب وسنت کے خالف نہ ہوں بدعت و مثلالت نہیں بلکہ بدعت محمودہ ہیں ، یکی بات علامہ نووی نے شرح مسلم میں کہی ہے۔ ہندوستان کے عظیم محدث بھنے عبدالحق محدث و بلوی فرماتے ہیں :

ان الما مرجز پیراشد بعداز تغیر صلی الله علیه و ملم بدعت است وازانچه موافق اصول و قواعر سنت است و قیاس کرده شده است برآس آنرابدعت دسنه گویند و آنچه خالف آن باشد بدعت و صند گویند و آنچه خالف آن باشد بدعت و صندالد خوان دو کل بدعه صلاله محول برین است ' ۔ (افعة اللمعات، جا:۱۳۵) ان اکابر محد چن کے اقوال کی دشی جس ان تک نظر حضرات کے تشدد کی حقیقت کھل جاتی ہے جو بدعت کے دائر کے کو مین کر کے اہل سنت کے مشائخ کے معمولات کو بحی بدعت سید قرارد سے بین اور یونی ان فلو پند معزات کے نظر سے کی بحی تردید بوجاتی ہے جو بربید دورت کو دورت کے دید مین است کے مسلک احتمال پرقائم دید کے آئین۔

المعات شرح مكلوة من اص ١٣٠٠ مع محمسلم من اص ١٥٩٠-

Click For More Books

دورِفاروقی میں جماعت کااہتمام کیا گیا۔

ای طرح بعض ایسے امور بھی تھے جن کے بارے میں صحابہ کوتر آن وسنت سے واضح نص نہا ، انہوں نے اجتہاد واستنباط کر کے ایک اصول قائم کیا جس پرسب نے اتفاق کرلیا اور اسے سنت خلفاء راشدین کہا جانے لگا، یہ احوال بھی قرآن وسنت سے مستبط ہوئے تھے، صحابہ کی طرف سے محض یہ احوال بھی قرآن وسنت سے مستبط ہوئے تھے، صحابہ کی طرف سے محض قیاسی با تیں نہیں ہوتی تھیں انہیں رسول خدا بھی نے اپنی سنت کیا تھ لاحق کر ویا، علامہ شاطبی حدیث مذکور نقل کر کے لکھتے ہیں۔

فَساَعُطَى الْسَحَدِيْثُ كَمَسا تَرِى اَنَّ مَساسَنَّهُ الْخُلَفَاءُ الرَّاشِدُوْنَ لَاحِقَ بِسُنَّةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ل

''حدیث نے خلفاءِ راشدین کے مقرر کردہ طریقوں کوسنت ِ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ لاحق کردیا۔''

لہذا سنتو نبویہ کے ساتھ خلفاء راشدین کی سنت کا الحاق صاحب
وی علیہ الصلوۃ والسلام کے قول مبارک سے ثابت ہے، اس سے اٹکار ممکن نہیں لیکن اس سے بیڈ بیجہ اخذ کرنا کہ بیچم صرف خلفاء راشدین کے لئے نہیں بلکہ ہر دور میں ارباب افتدار کوئ پہنچتا ہے کہ وہ مرکز ملت کی حیثیت سے جس طرح مناسب مجھیں، دین میں تبدیلی کر سکتے ہیں، تعلم کھلی جہالت اور تحریف فی الدین ہے، ہم آگے چل کر شابت کریں گے کہ خلفاء اور تحریف فی الدین ہے، ہم آگے چل کر ثابت کریں گے کہ خلفاء اور تحریف فی الدین ہے، ہم آگے چل کر ثابت کریں گے کہ خلفاء

Click For More Books

راشدین نے سنت نبویہ میں کوئی تبدیلی نہیں کی اور نہ ہی تبھی اپنی رائے کو سنت نبویہ برتر جیح دی۔

حدیث فرکور کے بارے میں ایک شبہ کا از الہ

جونکہ فرکورہ بالاحدیث میں بہ کہا گیا ہے کہ چاہے جبثی غلام بھی تمہارا

امیر بن جائے تم اس کی اطاعت کرو۔اس سے بعض تجدد پند محققین (ڈاکٹر
فضل الرحمٰن) کویہ کہنے کا موقع مل گیا کہ بیروایت اوراس شم کی دوسری روایت

جن میں جبٹی کان کئے غلام کی اطاعت کا تھم دیا گیا ہے جہوراہلِ سنت کے
مسلک کے خلاف بیں کیونکہ جہور اہل سنت کے نزد یک امارت کے لئے
خاندانِ قریش کے کسی فردکو منتخب کیا جاسکتا ہے لی البتہ خوارج اس شرط کے
خلاف بیں البندا بیروایت محض خروج کی تح یک سے متاثر ہوکر تیار کی گئی ہے
خلاف بیں البندا بیروایت محض خروج کی تح یک سے متاثر ہوکر تیار کی گئی ہے
اور اہلست کی طرف سے خوارج کو اپنے ساتھ ملانے کی ایک عمدہ ترکیب
اور اہلست کی طرف سے خوارج کو اپنے ساتھ ملانے کی ایک عمدہ ترکیب
وین بنی کے لئے ہوتی اور غلو فہیوں کے پھیلانے کے لئے نہ ہوتی ۔
وین بنی کے لئے ہوتی اور غلو فہیوں کے پھیلانے کے لئے نہ ہوتی ۔

بیاندازِ فکر مستشرقین سے مستعادلیا گیا ہے، اس اندازِ فکر کی روسے محدثین کے اصول تنقید پر پر کھی ہوئی روایات کو محض ذہنی مفروضوں کی بنا پر چکی ہوئی روایات کو محض ذہنی مفروضوں کی بنا پر چکی ہوئی دوایات کو محض دہنی سے اڑا دیا جاتا ہے اور محدثین کے بارے میں اس فتم کی غلط ہی

ع أيروشي طبع توبرمن بلاشدي

لے شرح عقائد مس ۱۱۱۔

پھیلائی جاتی ہے کہ انہوں نے حالات سے متاثر ہوکر بیروایت تیار کی تھی (معاذ اللہ) متند کتب تاریخ سے محدثین کرام کی دیانت وامانت اور حدیث رسول علیہ السلام کے بارے میں ان کی انہائی شدید ورع واعتیاط کا انداز و لگائے اور پھران روشن دماغ ، محققین کی غلط نہیوں بلکہ بدگمانیوں کا جائزہ لیجئے تو حقیقت منکشف ہوجائے گی۔

ندکورہ روایت کے بارے میں دوجواب قابل غور ہیں، ایک توبیکہ اس حدیث میں جبثی غلام کا ذکر بطورِ مبالغہ ہے لے کہ اگر بالفرض جبثی غلام بعن دیتو میں تمہاراامیر بن جائے یا یہ کہ خلیفہ وفت اسے کسی علاقے کا حاکم بنا دیتو تم اس کی اطاعت کرو۔ یا در ہے قرشی ہونا خلیفہ وامام کے لئے ضروری ہے نہ سیکہ ہرحاکم کے لئے۔

دوسراجواب بیہ کرحدیث آلائیسیة مِن قُرینس ، کامفہوم بیہ کہ انتخاب کی صورت میں تمام لازی اوصاف امامت سے متصف فاندان قریش کے فردکو فتخب کیا جائے لیکن اگر بصورت تسلط و تغلب کوئی حبثی غلام بھی تخت امامت پر متمکن ہوجائے تو مرکزیت کو برقر ارر کھنے کے لئے اور مسلمانوں کی صفوں تو انتظار سے بچانے کے لئے جائز امور میں اس کی اطاعت کی جائے۔

غور کرنے سے واضح ہوگا کہ دونوں صدیثوں میں کوئی تعارض نہیں

ل لمعات مع ١ : ٢٥٠٠ \_

# Click For More Books

اور نہ ہی ان میں مسلک اہل سنت سے انحراف اور خوارج کی تائید حاصل
کرنے کا کوئی پہلو پایا جاتا ہے۔ بیر حدیث سیح اس وقت سے روایت ہوتی
چلی آرہی ہے جبکہ خار جیت کا نام ونشان بھی نہ تھا۔ اس حدیث کو بعد کے
دور کی بیداوار قرار دینا صرف انہی لوگوں کا نظریہ ہے جن کے اپنے خیالات
پور پی دنیا کی پیداوار ہیں اور جن کے نزد یک غیراسلامی مفکرین گولڈز ہراور
مسٹر شاخت کے کمی کارنا ہے ، تو خلوص نیت پر بنی ہیں گرا کا برمحد ثین کی ملی
کاوشیں مجمی سازش کا نتیجہ ہیں۔ ع

## عهزرسالت ميں حدودِمشاورت

برين عقل ودانش ببايد كريست

عہدِ حاضر کے تجدد پندعناصر یہ بھی کہتے ہیں کہ حضور علیہ الصلاۃ والسلام اپنے عہدِ رسالت میں بھی اہم امور کا فیصلہ صحابہ کے مشور ہے سے کرتے تھے، ارشادِ خداوندی بھی بھی تھا کہ مشاوِد کھنم فیی الاَمْوِ، سورہ اُل عمران، ایت ۱۵۹۔ (آپ ان سے اہم امور میں مشورہ کر لیا کریں) رسولِ خدا کھی نے بھی اس ارشاہ پڑل کیا، آپ کے بعد بھی بھی سلسلہ جاری رہا لہٰذا اب بھی مجلس مشاورت اور پارلیمنٹ کے اراکین کوئی بہنچا ہے کہ وہ دور حاضر کے تقاضول کے مطابق کتاب وسنت کی جدید تجییر وتشری کریں دور حاضر کے تقاضول کے مطابق کتاب وسنت کی جدید تجییر وتشری کریں تاکہ ایک طرف اسلام کی جمہوریت نوازی کا جوت الی جائے اور دومری تاکہ ایک طرف اسلام کی جمہوریت نوازی کا جوت الی جائے اور دومری

طرف سنت نبویہ میں حرکت وارتقاء کا سلسلہ پیدا ہواور جمود ٹوٹ جائے۔ اس بارے میں کسی غلط بھی کا شکار ہونے کی بجائے تھوں حقائق کا جائزہ لینا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

بدایک تاریخی حقیقت ہے کہ ان تمام امور میں جن کا تعلق آئین سازی سے تھایا قرآنی آئین کی تشریح سے ،رسول اکرم بھانے بھی کسی سے مشورہ نہیں لیا بلکہ محض ربانی ہدایات کے مطابق کام کیا۔ آپ کوالیم کوئی روایت نہ ملے گی کہرسولِ اکرم ﷺ نے کسی قرآنی قانون کے بارے میں صحابہ سے بوچھا ہو کہ اس کی کیا تشریح کی جائے یا عبادات ومعاملات میں صحابہ سے مشورہ لیا ہو۔اگر حضرت عمر ﷺ یا کسی اور صحافی نے اس فتم کے امور میں اپنی رائے پیش کی (جیما کہروایات سے پتا چاتا ہے کہ بردے کے بارے میں اور مقام ابراجیم کومصنی (دوگانہ طواف پڑھنے کی جگہ) بنانے کے بارے میں حضرت فاروق اعظم کھنے نے اپنی رائے پیش کی تورسول خدا اللے نے وی کا انظار کیا، وی آسانی نے فاروقی رائے کی موافقت لے کی تو ان دونوں ہانوں کومکی جامہ بہنایا گیا۔

کی حضرات کہتے ہیں اذان تو امورِ شرعیہ سے ہواں کی موجودہ ہیئت صحابہ کے مشورہ سے سطے ہوئی تھی لہذا امورِ شرعیہ میں مشورہ ملے ہوئی تھی لہذا امورِ شرعیہ میں مشورہ تابت ہوگیا گریہ بھی ان کی خوش نہی ہے۔اذان کے بارے میں ابوداؤد

ل محجمسلم، ج ۲: م ۲۷۱۔

وتر مذی و دیگر کتب حدیث میں جوروایات ملتی ہیں، ان کا ماحصل بیہے کہ کہ کھولوگ جماعت کی خبر دیئے کے لئے ناقوس بجانے کا مشورہ ویتے تھے کہ کھولوگ جماعت کی خبر دیئے کے لئے ناقوس بجانے کا مشورہ ویتے تھے کہ کھولاگئی کے جا اپنی کوئی بات طے نہیں ہوئی تھی۔

حفرت عبداللہ بن زید بن عبدرہ انصاری نے آکر خواب سنائی کہ میں نے عالم رویا میں ایک شخص کو ناقوس لے کر جاتے ہوئے دیکھا، میں نے پوچھا کیاتم اسے بچو گے؟ اس نے کہاتم کیا کرو گے؟ میں نے کہاتم اس سے کے ذریعے لوگوں کو نماز کے لئے بلائیں گے۔ اس نے کہاتمہیں اس سے بہتر طریقہ بتاؤں؟ چنا نچہاس نے کھڑے ہو کرا ذان کے موجودہ کلمات سنا کی دیئے۔ صحابی نے ہی کورسولی خدا ہے گئی خدمت میں حاضر ہو کر خواب سنائی تو آپ نے فرمایا بنگھا کو ٹو یکا حق لے (بیسچا خواب ہے) تم بلال کے ساتھ کو آپ نے دورا وہ او نجی آواد وہ او نجی آواد سے کہتا جائے۔ حب حضرت عمر کھی نے بیا ذان سی تو جلدی سے چادر کھیٹے ہوئے پنچے اور حساب کے ساتھ حلیہ بیان کیا کہ میں نے بھی بہی خواب دیکھا ہے۔ اس پر دسولی خدا کی خواب دیکھا ہے۔ اس پر دسولی خدا کے خواب دیکھا ہے۔ اس پر دسولی خدا کی خواب دیکھا ہے۔ اس پر دسولی خدا کے خواب دیکھا ہے۔ اس پر دسولی خدا کی کے خواب دیکھا ہے۔ اس پر دسولی خدا کے خواب دیکھا ہے۔ اس پر دسولی خدا کے خواب دیکھا ہے۔ اس پر دسولی خدا کی کے خواب دیکھا ہے۔ اس پر دسولی خدا کے خواب دیکھا ہے۔ اس پر دسولی خدا کے خواب دیکھا ہے۔ اس پر دسولی خدا کی کو خواب دیکھا ہے۔ اس پر دسولی خدا کے خواب دیکھا ہے۔ اس پر دسولی خواب دیکھا ہے۔

ان احادیث سے تو اتنا ثابت ہوتا ہے کہ اذان مشورے سے ہیں بلکہ رؤیائے تن سے معرض وجود میں آئی۔علامہ نو وی شارح مسلم فرماتے ہیں بلکہ رؤیائے تن سے معرض وجود میں آئی۔علامہ نو وی شارح مسلم فرماتے ہیں کہ اذان میں صرف صحابی کے خواب برعمل نہیں کیا گیا بلکہ حضورِ اکرم میں کووی اسمان الی داؤد، جا:21۔

موئی تھی یا آپ نے اجتماد سے ایما کیا تھالے ابوداؤد کے طشیے میں ہے۔ اِنْ عُمَرَلَمُ اَلٰی ذٰلِکَ الاَذَانَ فِی الْمَنَامِ جَاءَ لِیُخبِرَ النّبِی عَلَمْ فَوَجَدَ الْوَحْیَ قَدُ وَرَدَ بِذٰلِکَ . ٢

'' حضرت عمر نے خواب میں اذان کی کیفیت معلوم کی بحضورِ اکرم ﷺ وخبر دینے کے لئے حاضر ہوئے تو اس سے پہلے اذان کے بارے میں دحی آ چکی تھی۔''

ان روایات کی روشی میں یہ بات بالکل غلط ثابت ہوئی کہ اذان کا موجودہ صحابہ کی جلسِ شور کی نے تجویز کی تھی، بلکہ صحح بات یہ ہے کہ اذان کا موجودہ طریقہ الہام یا وی خفی سے طے ہوا، البتہ یہ بات مسلم ہے کہ حضور علیہ السلام تدابیر کے بارے میں صحابہ سے مشورہ لیتے تھے اور قرآن کی خکورہ آیت (شاوِر مُعُم فِی الاَمُور) سے بھی بہی مراد ہے کیکن تدابیر جنگ وغیرہ کے بارے میں حضور الطیع جومشورہ لیتے تھے اس کے آپ پابندنہ جنگ وغیرہ کے بارے میں حضور الطیع جومشورہ لیتے تھے اس کے آپ پابندنہ تھے، اگرآپ کی امر کا عزم فرما لیتے تو خدا پر تو کل کر کے اسے کرگز رہے۔ امام بخاری نے حجے بخاری میں رسول اکرم کی کی مشاورت پر باب قائم کیا ہے جس کی افادیت واجمیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ باب قائم کیا ہے جس کی افادیت واجمیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ باب قائم کیا ہے جس کی افادیت واجمیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بی بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت کے تقاضے کی بنا پر ہم اسے بینہ بیت ہے تھی ہیں ہیں۔

بَىابُ قَـوُلِ اللَّهِ وَامْرُهُـمُ شُورَى بَيْنَهُمُ وَشَاوِرُهُمُ فِي

ع ماشيه من الى دا ودج ابص الك

ل تووى شرح مسلم، ج انص ١٢١١\_

الْاَمْرِ وَانَ الْـمُشَاوَرَةَ قَبُـلَ الْعَزُمِ وَالتَّبْيِينِ لِقَوْلِهِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتُوكُّلُ عَلَى اللَّهِ فَاِذَا عَزَمَ الرَّسُولُ لَمْ يَكُنُ بِشُرِ التقدم عَلَى اللُّهِ وَرَسُولِهِ وَشَاوَرَ النَّبِي عِلْمًا أَصْحَابَهُ يَوْمَ أُحُدٍ فِي الْمَقَامِ وَالْخُرُورِ جَ فَرَأُوا لَهُ الْخُرُوجَ فَلَمَّا لَبِسَ لَأَمَتَهُ وَعَزَمَ قَالُوا اَقِمُ فَلَمْ يَمِلُ إِلَيْهِمُ بَعُدَ الْعَزُمِ وَقَالَ لَايَنْبَغِي يَلْبَسُ لَأَمَتَهُ فَيَضَعُهَا حَتَّى يَحُكُمَ اللَّهُ وَشَاوَرَ عَلِيًّا وَٱسَامَةَ فِيُمَا رَمَٰى بِهِ اَهُلُ الإفكب عَائِشَةَ فَسَمِعَ مِنْهُمَا حَتَّى نَزَلَ الْقُرَانُ فَجَلَدَ الرَّامِينَ وَلَـمُ يَلْتَفِتُ اللَّى تَنَازُعِهِمُ وَلَكِنُ حَكَّمَ بِمَا اَمَرَ اللَّهُ وَكَانَتِ الْأُمَّةُ بَعُدَ النَّبِي ﴿ لَكُمْ يَسْتَشِيرُونَ الْأُمَنَاءَ مِنْ اَهُلِ الْعِلْمِ فِي الْأُمُورِ الْهُبَاحَةِ لِيَانُحُدُوا بِالسَهَلِهِا فَإِذَا وَضَعَ الْكِتَابُ وَالسُّنَّةُ لَمُ يَتَعَدُّوهُ الَّى غَيْرِهِ اِقْتِدَاءً بِالنَّبِي ﴿ الْحِديث ﴾ لِ

"قرآنِ مجید نے امت کے لئے یہ قانون طے کیا ہے کہان کے معاملات باہی مشوروں سے ہوں اور رسول اکرم علیہ السلام کے لئے بھی مشورہ کرنے کا تھم موجود ہے لیکن مشورے کا تھم عزم رسول الطیعی سے پہلے کا ہے، جب رسول الطیعی عزم کر لیس یا خدا کی صاف وی آجائے تو اب مشورے کا لحاظ کچھ بھی نہیں بلکہ اب اس کے خلاف مشورہ دینا خدا ورسول مشورے کا لحاظ کچھ بھی نہیں بلکہ اب اس کے خلاف مشورہ دینا خدا ورسول کے مقابلے میں پیش دی کرنا سمجھا جائے گا چنانچ آن مخضرت وی کے خواہ د

لے منجے بخاری شریف، جا :۱۳۸\_

میں جنگ کرنے کے لئے صحابہ کرام سے مشورہ لیالیکن جب آپ نے جنگ كرنے كا پختداراده كرليااور جنھيار پين لئے تو مجھلوگوں نے شہر ميں رہنے كا مشورہ دیا۔آپ نے اس بڑمل نہ کیا ور فرمایا ہیہ بات نبی کی شان سے بعید ہے كهجب ايك مرتبه بتحيارين كيوخدا كحم كبغيرانبيس اتارد، اي طرح حضرت عائشه کے واقعہ افک میں بھی آپ نے حضرت علی اور حضرت اسامه سے مشوره کیالیکن جب قرآن نازل ہوگیا (اورمسکله براءت واضح ہوگیا) تو آپ نے ان کی رائے کی طرف توجہ نہ دی اور قرآن کے مطابق بہتان تراشی كرنے والول كوحد قذف لكانے كا تكم ديا، يمي دستور آپ كے بعدخلفاء راشدين كانقاوه بحى امت كے امين اور اہل رائے لوگوں سے امورِ مباحد کے بارے میں مشورہ لیتے تا کہان میں نسبتا آسان امر کو اختیار کیا جائے کیکن جب کتاب وسنت سے کوئی مسئلہ واضح ہو کر سامنے آجاتا تو حضور التليين كى اقتداءكرتے ہوئے اس سے ذرہ بھر بھی تنجاوز نہ كرتے۔' ائمهسلمین کا جودستورامام بخاری نے ذکر کیا ہے اسے علامہ شاطبی نے بھی الاعتصام میں نقل کیا ہے لے امام بخاری کی عبارت کی روشی میں مشاورت کے حدودمتعین ہوجاتے ہیں اورحسب ذیل نکات محل كرسامنة جات بيں۔

(۱)رسول اکرم الله اعتوره عزم رائع سے پہلے ہوتا جب آپ عزم

له الاعتسام، ج ا :۱۳۳

راسخ فرماتے تو پھر کسی کے مشورے سے اس میں تبدیلی ہیں کرتے ہے۔

(۲) رسول اکرم بھامورشرعیہ میں دی کا انظار فرمائے تھا ہے

علم یامشورهٔ صحابه کی بنا پرقطعی فیصلهٔ بیس فر ماتے تھے،مثال کےطور پرحضرت عائشہ کی برأت پختہ طور پر آپ کے علم میں تھی اس لئے آپ نے فرمایا تھا وَاللَّهِ مَا عَلِمُتُ عَلَى اَهْلِى مِنْ سُوْءٍ لِ اسْطرح صِحابِرُام مِس سے اہلِ دائے حضرات نے بھی برأت بیان کی ، اس کامقتضی بی تھا کہ الزام تراشی کرنے والوں کوسزا دی جاتی مگررسول اکرم ﷺ زول وی کے انتظار میں رہے، جب سور ہ نور کی آیات اترین تو آپ نے حضرت عائشہ کی برأت

کے قطعی فیصلے کے ساتھ فتذف کرنے والوں کو حدیمی لگائی۔ (۳) امام بخاری اور علامه شاطبی کی تصریح کے مطابق ائمه مسلمین کا

مشوره صرف ارباب امانت اوراصحاب علم سے ہوتا تھا۔

(سم) بدمشورہ احکام شرعیہ یا دستور اسلامی میں ترمیم کے لئے

نہیں بلکہ میاح امور میں سے نسبتا کسی زیادہ آسان امرکوا ختیار کرنے کے

بارے میں ہوتا تھا۔

(۵) كتاب وسنت كى واضح بدايات سے ائمهمسلمين قطعًا تجاوز

نہیں کرتے تھے اور نہ ہی کسی الیمی رائے کو اہمیت دیتے جھے جو کتاب

وسنت ہے متصادم ہو۔

لِ جامع ترزري، ج٠٤ :ص ١٤٠\_

(۲) ائمہ مسلمین کا طرزِ عمل بتاتا ہے کہ وہ قرآن کے ساتھ سنت نبوی کو بھی اپنے دستور کا بنیا دی سرچشہ سبجھتے تھے اور یہی بات مسلمانوں کے تعالی سے تابت ہے۔

اب ہم اگلے باب میں تاریخی شواہد سے ثابت کردیں گے کہ خلفاء راشدین کی نظر میں سنت نبوی کا کیا مقام تھا، اس سے ہمارا مقصودان تجدد پند حضرت کے پیدا کردہ شکوک و شبہات کا ازالہ کرنا ہے جو یہ کہتے ہیں کہ صحابہ کے نزدیک (معاذاللہ) حضور الطیخ کی احادیث کی حیثیت محض وقتی اور ہوگامی نوعیت کی تھی اور وہ حالات کے مطابق سنن نبویہ میں ترمیم و ننیخ کرتے رہنے تھے۔ہم انشاء اللہ تھوس تاریخی حقائق کی روشی میں ان شبہات کی تردید کریں گے ہمکن ہے کھھ انصاف پند طبائع ان تاریخی حقائق کی تروشی میں ان شبہات کی تردید کریں گے ہمکن ہے کھھ انصاف پند طبائع ان تاریخی حقائق کی تروشی میں اپنے نظر یے پرنظر ثانی کریں اور کم از کم ان نفوی قد سیہ پر بہتان تراثی نہ کریں جنہوں نے اتباع سنت کو اپنا نصب العین بنار کھا تھا اور جن کی شیفتگی ووار فکی کا بیما کم تھی کے میں دو تھے۔ حضور علیہ الصلو ق والسلام کی پیردی کرتے تھے۔

عاشقي محكم شواز تقليريار تاكمند توشودين دال شكار

سنت دسول التكنيخ كامقام خلفاء داشدين كى نظر ميں صديق اكبركا پهلاتار يخى خطبه

حضرت صدیق اکبرهائے خلیفہ منخب ہونے کے بعد سب سے

بہلے جوخطبہ دیا تھاوہ رہے:

أمَّا بَعُدُ يَآايُّهَا النَّاسُ قَدْ وُلِّيتُ أَمْرَكُمْ وَلَسْتُ بِخَيْرِكُمْ وَلَكِنُ نَزَلَ الْقُرُانُ وَسَنَّ النَّبِي ﴿ السَّنَنَ فَعَلَّمَنَا فَعَلِمُنَا إِعْلَمُوا اَنَّ اَكُيَسَ الْكِيسِ التَّقُولى وَانَّ اَحْمَقَ الْحُمُقِ الْفُجُورُ وَانَّ اَقُويِنْكُمْ عِنْدِي النصَّعِيُفُ حَتَّى الْحُذَمِنَهُ الْحَقُّ وَاَنَّ اَضُعَفَكُمُ عِنْدِى الْقَوِى حَتَّى انْحُذَكَهُ بِحَقِّهِ أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا أَنَا مُتَّبِعٌ وَلَسْتُ بِمُبُتَدِع فَإِنْ أَحُسَنْتُ فَاعِينُونِي وَإِنْ زِغْتُ فَقَوِمُونِي. لِ (حدوثنا کے بعد فرمایا) لوگو! مجھے تہارا حاکم بنایا گیا ہے حالا تکہ میں تم سب سے اچھانہیں ہول کیکن قرآن مجیدنازل ہوااور حضور الطّیعلانے سنن مقرر فرمائے، آپ نے ان کی تعلیم دی اور ہم نے ان کوسیکھا، یقین رکھئے سب سے بہترین دائش مندی تقوی میں ہے اور سب سے بوی حافت نا فرمانی میں ہےتم میں قوی ترین میرے نزدیک کمزور ترین ہے یہاں تک كمين اس سے وہ حق وصول كراوں جواس نے غصب كرد كھا ہے اورتم ميں کزورترین میرے نزدیک سب سے قوی ہے یہاں تک کہ میں اسے اس کا حق دلا دول، يا در كهو من نقش قدم برطنے والا مول، نى راه نكالنے والا مين، اگرمیں ایھا کام کروں تومیری امداد کرتے رہنا اور جب ٹیڑھا ہونے لکو ل تو مجھےسیا عاکردیتا۔

ل طبقا خابن سعد، جسم: ١٨٠٥ اعلام الموقعين ، ج ا: م ٥٠٠٥ \_

كس قدرايمان افروز اور بليغ خطبه بإدستور ملكت كے بنيادي اصول اورخلافت کے منشور کوکس کمال خوبی اور جامعیت سے بیان کیا ہے، النالفاظ يردوباره فور يجيح إنسمَسا أنسا مُتَبِعٌ وَكَسْتُ بِمُبْتَدِع ، بعيرت صديقى نے كس طرح اس حقيقت كوب نقاب كر ديا ہے كه خليفه فقط سنت نبوبيكا پيروكار موتا ہے وہ آپ كى مقرر كرده راه سے ايك الحج ادهريا أدهر بين ہٹ سکتا، جولوگ مرکو ملت کا پیضور پیش کرتے ہیں کہ مرکز ملت ہی مطاع مطلق ہوتا اور اس کی اطاعت ہی رسول الطّیّین کی اطاعت ہوتی ہے، وہ ذرا اسلام کے پہلے فرمانروا اور خلیفہ راشد کے خطبہ پرغور کریں : اس خطبے کے الفاظ ان کے نام نہاد تصورِ مرکزِ ملت، کی دھجیاں بھیررہے ہیں اور اس حقيقت كوواضح كررب بي كمسلمانول كافرمانرواسنت رسول التلييخ كونافذ كرف كاذمددار بايسنت مل كسوتم كارميم ياتنسخ كاكوئى حق نبيل صدیق اکبر اللہ کے قیملوں کا انداز

حضرت صدیق اکبر کی کس طرح فیصلے کیا کرتے ہے اور صلِ مشکلات میں ان کا طریق کار کیا تھا؟ اس بارے میں اس عہد کے قریب ترین لوگوں (تابعین کرام) کا بیان سنے مشہور تابعی محدث امام ابن سیرین (م+ااھ) فزماتے ہیں۔

إِنَّ آبَا بَكُرٍ نَزَلَتُ بِهِ قَضْيَةً فَلَمْ يَجِلُهُ فِي كِتَابِ اللَّهِ اَصُلَّا

172

وَلَا فِي السُّنَّةِ اَثُرًا اِجْتَهَدَ بِرَأْيِهِ. لِ السُنَّةِ اَثُرًا اِجْتَهَدَ بِرَأْيِهِ. لِ السلاح ميمون بن مهران كابيان ہے:

كَانَ ٱبُـوُ بَـكُـرِ إِذَا وَرَدَ عَلَيْهِ خَصْمٌ نَظَرَ فِي كِتَابِ اللَّهِ ﴿ فَإِنْ وَجَدَ فِيهِ مَايَقُضِى قَضَى بِهِ بَيْنَهُمْ وَإِنْ لَمُ يَجِدُ فِي كِتَابِ اللَّهِ نَظَرَ هَلُ كَانَتُ مِنَ النَّبِي ﴿ فَي لِهُ النَّهِ مَنَّةٌ فَإِنْ عَلِمَهَا قَضَى بِهَا فَإِنْ لَمْ يَجِدُ فَخَرَجَ يَسُأَلُ الْمُسْلِمِينَ فَقَالَ آتَانِي كَذَا وَكَذَا فَنَظُرُتُ فِي كِتَابِ اللَّهِ وَفِي سُنَّةِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَمُ آجِدُ فِي ذَٰلِكَ شَيْئاً فَهَلُ تَعُلَمُونَ أَنَّ النَّبِي ﴿ اللَّهِ عَلَى فِي ذَٰلِكَ بِقَضَاءٍ فَرُبَهَا قَامَ إِلَيْهِ الرَّهُطُ فَقَالُوا نَعَمُ فَقَضَى فِيْهِ بِكَذَا وَكَذَا فَيَأْخُذُ بِقَضَاءِ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ يَهُ يَقُولُ عِنْدَ ذَٰلِكَ ٱلْحَمَٰدُ لَلَّهِ الَّذِي جَعَلَ فِيُنَا مَنُ يَحُفَظُ عَنُ نَبِيّنَا وَإِنْ اَعْيَاهُ ذَٰلِكَ دَعَا رُؤُسَ الْمُسْلِمِينَ وَعُلَمَائِهِمْ فَاسْتَشَارَهُمْ فَإِذَا اجْتَمَعَ رَأْيُهُمْ عَلَى الْآمُرِ قَضَى ٢ '' حضرت ابو بکر کے سامنے جب کوئی معاملہ پیش ہوتا تو اولا کتاب الله ميں اس كاحل تلاش كرتے، وہاں نەملتا تو سنت رسول الله عظی میں غور كرتے، وہاں سے اگرمعلوم ہوتا تو اس كے مطابق فيصله كر ديتے اور اگر سنت میں بھی آپ کواس کاحل ندماتا تو پھرجلس شوری سے یو چھتے کہ میرے یاس فلان معاملہ فیصلہ ہونے کے لئے آیا ہے، میں نے کتاب وسنت میں العلام المقعين، جابع مه مدر مع كنزاممال ٨ بس ١٩٨٨ ازلة المقاد م مس مهما

غور کیا ہے لیکن اس کاحل نہیں ملا، کیا تہ ہیں معلوم ہے کہ حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے اس بارے میں کوئی فیعلہ فرمایا ہے؟ اس پر بعض اوقات کھاوگ بتا دیتے کہ ہاں اس معالم میں حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے اس طرح فیصلہ فرمایا تھا، آپ رسول اللہ وہ کے نیصلے کو لے لیتے اور یہ کہتے کہ خدا تعالی کاشکر ہے، ہم میں ایسے لوگ موجود ہیں جنہیں حضور علیہ الصلاۃ والسلام کے ارشادات یاد ہیں، اگر اس معالم میں کوئی صورت نظر نہ آتی تو سرکردہ مسلمانوں اور علاء کو بلاکر مشورہ فرماتے، جب وہ کسی امرے متعلق اجماعی طور پردائے دے دیے تو آپ اس طرح فیصلہ کردیے۔''

(۱) اولاً خود کتاب الله اورسنت رسول الله مین کسی مسئلے کاحل تلاش کرتے جواس بات کا کھلا جُوت ہے کہ آپ سنت رسول الطبیع کا محمد بشرعیہ سمجھتے تھے اور حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام کے دنیا سے تشریف لے جانے کے بعد بھی اس بڑمل کرنا ضروری سمجھتے تھے۔

(۲) ثانیا دوسرول سے پوچسے تھے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ اگر خود علم نہ ہواور دوسرول سے سنت نبوی کا بتا چل جائے تو بھی اس کی اتباع ضروری ہے جس طرح خود سننے کی صورت میں عمل پیرا ہونا ضروری ہے۔ ضروری ہے جس طرح خود سننے کی صورت میں عمل پیرا ہونا ضروری ہے۔ (۳) ثالثاً یہ کہ کتاب وسنت سے حل نہ طنے کی صورت میں اہلِ حل وعقد اور علماء کرام کو جمع کر کے اجتہا د کے ذریعے اس مسئلے کاحل تلاش کیا جاتا ، اس اجتہا د کاما خذ بھی کتاب وسنت کے سوا کچھ نہ تھا ، اس سے ثابت

ہوگیا کہ صحابہ کرام کسی مسئلہ کے لئے بھی چاہاں کا تعلق عبادات سے ہویا معاملات سے ،سنت رسول سے سرِ موانح اف نہیں کرتے تھے۔

حافظ ابنِ قیم نے پوری تحقیق کے بعد یہ نتیجہ افذکیا ہے۔

لایک حفظ لِلصّدِیقِ خِکلاف نَصِّ وَاحِدِ اَبَدًا لَا اللّٰ مَا اللّٰہ اللّ

دورِصدُ بقی کامشہور واقعہ ہے کہ ایک دادی پوتے کی میراث کا مطالبہ لے کرآئی جس کی ماں مرچکی تھی ،حضرت ابو بکرصدیق شے نے کہا میں کتاب اللہ میں کوئی ایسا تھم نہیں پاتا جس کی روسے بختے ماں کا حصہ پنچتا ہو، کتاب اللہ میں کوئی ایسا تھم نہیں پاتا جس کی روسے بختے ماں کا حصہ پنچتا ہو، پھر انہوں نے لوگوں سے پوچھا کہ رسول اکرم بھٹا نے تو اس معالمے میں کوئی تھم نہیں دیا اس پر مغیرہ بن شعبہ اور محمد بن سلمہ نے شہادت دی کہ حضور علیہ الصلاق والسلام نے دادی کو الیم صورت میں چھٹا حصہ دیا ہے چنا نچہ حضرت صدیق اکر ھے نے سنت نبوی کے مطابق فیصلہ کردیا۔ میں حضرت صدیق الیم سنت نبوی کے مطابق فیصلہ کردیا۔ میں

### حتراطاعت خليفه

حضرت انس بن ما لک ﷺ سے روایت ہے کہ بیعت کے دوسرے دن ہی حضرت انس بن ما لک ﷺ نے اپنے خطبے میں فرمایا: "
ون ہی حضرت صدیق اکبر ﷺ نے اپنے خطبے میں فرمایا: "
اعلام الموقعین من ۳۰: ص ۱۲۔

اعلام الموقعین من ۳۰: ص ۱۲۔

اَطِيْعُونِى مَااَطَعُتُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَاِذَاعَصَيْتُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَلاطَاعَة لِى عَلَيْكُمُ لِ

''تم میری اطاعت کرو جب تک میں اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرتار ہوں اور اگر میں اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرتار ہوں اور اگر میں اللہ اور اس کے رسول کی فرمانبر داری نہ کروں تو میری اطاعت تم پرلازم نہیں ہے۔''

اس طرح صدیق اکبر رہے نے خلیفہ وقت کے لئے دائرہ اطاعت مقرر فر مادیا اورسب پرواضح کردیا کہ اصل مطاع اللہ ورسول ہی ہیں ،سربراہ مملکت کی اطاعت اس دائر نے کے اندر رہ کر کی جاسکتی ہے اور اس سے انجراف کی صورت میں اس کے تھم کی تھیل نہیں کی جاسکتی ۔

# لفتكراسامه كى روائكي

مؤرضین نے لکھا ہے کہ حضرت اسامہ بن زید رضی اللہ عنہا کی قیادت میں لشکر بینے کا فیصلہ خود سرکار دوعالم وہ اللہ نے وصال سے پہلے فر مادیا تھا، آپ کے وصال کے بعد فتنہ وار تدادی آگ بھڑک اٹھی، اس وقت خانہ جنگی کا شدید خطرہ تھا، حالات کے رخ اور مصلحت وقت کا تقاضا تھا کہ اس لئنگر کی روائل کو ملتوی کر دیا جاتا چنانچہ چھڑت عمر ودیکر صحابہ نے رائے بھی دی اور ان خطرات کی طرف توجہ بھی دلائی جواس وقت در پیش سے مگر اتباع دی اور ان خطرات کی طرف توجہ بھی دلائی جواس وقت در پیش سے مگر اتباع

الناب الاشراف، ج: من ١٩٥١ تاريخ الخلفاء من ١٥١ الكال (ابن افير) ج٢٢٥:٢\_

176

سنت کے اس عظیم پیکرنے جواب دیا:

لَوُخَطَفَتُنِى الْكِكَلابُ وَاللِّئَابُ لَمُ اَرُدٌ قَضَاءً قَطَى بِهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ. إ

''حیاہے کتے اور بھیڑنے بھی ہمیں ایک لے جا کیں تو میں اس فضلے کونہ بدلوں گا جورسول اللہ ﷺنے کردیا تھا۔''

حضرت عمر بن خطاب نے خواہش ظاہر کی کہ کم از کم نوجوان اسامہ کو قیادت سے آلگ کردیں کیونکہ من رسیدہ اکابر صحابہ کوان کی قیادت میں جانا پہند نہیں ،اس پر حضرت صدیق اکبر جلال میں آ مجے اور فرمایا:

لَكَلَتُكَ أَمُّكَ يَسا ابْنَ الْبَحَطَّابِ اَأُوْمِرُ غَيْرَ اَمِيْرِ رَسُولِ اللهِ ﷺ. ع

''خطاب کے بیٹے! تیری مال تجھے روئے اور کھو دے کیا رسولِ
اکرم ﷺ کے مقرر کردہ امیر کوچھوڑ کرکسی اور کوامیر بناؤں؟''
غرضیکہ حضرت صدیق اکبرنے ایسے نازک موقع پر بھی اتباع سنت کا دامن ہاتھ سے نہیں چھوڑ ا۔

بُرُ معشق

كون بيس جانتا كه حضرت صديق اكبرنے حضرت فاطمة الز براءكو

البراية النبلية ، ج٢: ٥٠٠٠

الكالى من ٢٢٠ س

میراث دیے سے اس لئے انکار کردیا تھا کہ انہیں رسول اکرم کے کا ارشاد

یادتھا کہ انبیاء کے ترکہ میں وراجت نہیں چلتی۔ آپ نے اس موقف سے ہنا

گوارا نہ کیا ، اے حضرت فاطمۃ الزہراء اور خاندان اہل بیت کے دیگر افراد تو

سجھ گئے لیکن بعض محبان اہل بیت آج تک نہیں سمجھ اور صدیق اکبر کو اتباع

سنت کے جرم میں سب وشتم کئے جارہے ہیں۔

خدا گواہ کہ گر جرم ما ہمیں عشق است

گذا گواہ کہ گر جرم ما ہمیں عشق است

گنا ہے گہر ومسلماں بجرم ما بخشد

ل حدیث الانورث ماتر کناه صدقة بخاری وسلم می موجود بالا خشیدی متندکاب الکافی میں ام جعفرصادق سے مروی ہے ان الانبیساء لسم یبور فوا دیسازا و لادر هسما السماور فوا العلم اس سے مجی علا وائل سنت کی تائید ہوتی ہے، بعض معزات محد فین کا کہنا ہے کہ معزرت سیدة الساءود بگرافراوائل بیت مساتسو کنا کوعام مخصوص البعض بیجعتے ہے جکہ مدیق اکبراسے عموم پررکھتے تھے ان کا موقف بی تھا کداموال فدک وغیره عمل بعینہ وہی طریقہ کاررکھا جائے ہے حضورت می مرتبت ملی اللہ علیہ و کا مافقالی فدک وغیره عمل بعینہ وہی طریقہ کاررکھا جائے ہے حضورت میں مرتبت ملی اللہ علیہ و کا مافقالی مردی ہیں جس سے معزرت سیدہ کی نارائم کی اور ترکی مفہوم ہوتا ہے مربید تو معزرت مادی کا تا ترجو علاء المال سنت وعلاء شیعہ کی کا بول سے معزرت صدیق اکبرکا معزرت سیدہ کے کم جانا اور آئیس رامنی کرنا فابت ہے ، المل سنت وعلاء شیعہ کی کتب مداری المنہ ق ، کتاب الوفاء بیبی عمل صدیق اکبرکا جا کرسیدہ کورامنی کرنا فابت کیا گیا ہے ، ای طرح شیعہ المریہ عمل صاحب معزائ صدیق اکبرکا جا کرسیدہ کورامنی کرنا فابت کیا گیا ہے ، ای طرح شیعہ المریہ عمل صاحب معزائ السائلین کی روایت ہے ، فوضیت بدالک (تخدا شاعشریم و ۵۷)

اس مقام کر ہمارا مقصوداس نزاع بحث کوطول دینائیں بلکہ صرف بیٹا بت کرنا ہے کہ حضرت صدیق است کرنا ہے کہ حضرت صدیق اکبر منی اللہ عند حالات کی انتہائی نزاکت کے باوجود بھی حدیث رسول صلی اللہ طبید ملم کی انتباع پرقائم رہے۔ ۱۱

Click For More Books

## مانعتين زكوة سيقال

ال تاریخی حقیقت سے کون انکار کرسکتا ہے کہ جب حضرت مدیق اکبر نے مانعین زکوۃ سے جہاد کرنا چاہا تو حضرت عمر نے عرض کیا کہ آپ قال کیوں کرتے ہیں جبکہ وہ خدا کی تو حید اور آنخضرت کی رسالت کی شہادت دیے ہیں، اس پر حضرت صدیق اکبر نے جواب دیا:

وَاللَّهِ لَوُ مَنَعُونِي عِنَاقًا (وَفِي رِوَايَةٍ عِقَالًا) كَانُوا يُؤدُّونَهَا إلى رَسُولِ اللَّهِ عَقَالًا) كَانُوا يُؤدُّونَهَا إلى رَسُولِ اللَّهِ عِلَى لَقَاتَلُتُهُمْ لِ

'' خدا کی شم اگر وہ بھیڑ کا بچہ بااونٹ کی رسی بھی دیئے سے انکار کریں گے جسے وہ ہارگاہِ رممالت میں پیش کیا کرتے تھے تو میں اس پر بھی ان سے قال کروں گا۔''

یہ ہے حضرت صدیق اکبر کا قول وقعل جو انہوں نے رسول اکرم اللہ کے خلیفہ اوّل ہونے کی حیثیت سے پیش کیا، اسے بھی سامنے رکھیے اور پھر منکرین سنت کے اس دعویٰ کا بھی جائزہ لیجئے کہ معاذ اللہ خلفاء راشدین ایٹے آپ کورسول اکرم بھٹا کے فیصلوں کو بد لنے کا مجاز بھتے ہے، بیان نفوی قد سیہ پر بہتان تراشی نہیں تو اور کیا ہے؟

آييئ اب خليفه دوم حضرت عمر فاروق رضى الله عنه كے طريق كار

ل البدلية والنهلية من ٢: من ااسا\_

برتفوزى ى نظر داليں\_

ا-ميمون بن مهران بيان كرتے بين:

إِنَّ عُمَرَ بُنَ الْحَطَّابِ كَانَ يَهُعَلُ ذَٰلِكَ فَإِنَ اَعُيَاهُ اَنُ يَجِدَ فِي الْقُرُانِ وَالسُّنَّةِ نَظَرَ هَلُ كَانَ لِآبِي بَكُرٍ فِيهِ قَضَاءً فَإِنْ وَجَدَ اَبَا بَكُرٍ قَدُ قَضَى فِيهِ بِقَضَاءٍ قَضَى بِهِ وَإِلَّا دَعَا وَأِنُ وَجَدَ اَبَا بَكُرٍ قَدُ قَضَى فِيهِ بِقَضَاءٍ قَضَى بِهِ وَإِلَّا دَعَا وَأِنْ الْجُمَّلُ مِينَ وَعُلَمَاتُهُمْ وَاسْتَشَارَهُمْ فَإِذَا الْجَتَمَعُوا عَلَى الْامْرِ قَضَى بَيْنَهُمْ لَ

حفرت فاروق اعظم بھی صدیق اکبری طرح اولاً کتاب وسنت کی مرکے فیطے کوئی اللہ میں اپنے آپ کوعا جزیا ہے تو پھرعہدابو کرکے فیطے کوئیش نظرر کھتے ، اگر انہیں اس بارے میں عہد صدیقی کا کوئی فیصلہ شمانا تو سرکردہ مسلمانوں اور علاء صحابہ کو بلاتے اور ان سے مشورہ کرتے اور جب وہ کی امر پر تنفق ہوجاتے تو ای کے مطابق فیصلہ کردیائے۔ اور جب وہ کی امر پر تنفق ہوجاتے تو ای کے مطابق فیصلہ کردیائے۔ دیکھئے فاروق اعظم میں نے کس طرح سنت بنوی کو اپنے لئے نصب احمین بنایا تھا، حضرت عمر کا دور صدیقی کے فیصلوں کوئیش نظر رکھنا بھی اس حقیقت کی نشاندہی کرتا ہے کہ آپ کتاب وسنت کی پیروی کے ساتھ ساتھ اپنے گئیں رو کے فیصلوں کوئیمی بہت اہمیت دیتے تھے اس لئے کہ ان کا ساتھ ما خذ بھی کتاب وسنت کے میں شرعی اعتبار سے سند ما خذ بھی کتاب وسنت کے میں ما خذ بھی کتاب وسنت کے میں ما خذ بھی کتاب وسنت کے موا

ل كنزالعمال، ج٥: م ١٣٨٨ ازالة الخفاء، ج٢ :م ١١١١

کی حیثیت رکھتے تھے۔

۲-جولوگ اتباع سنت کوعبادات تک محدود سجھتے ہیں آئیس جا ہے۔
کہ حسب ذیل واقعہ پرغور کریں جس کا تعلق معاشی نظام سے ہے۔
امام بخاری نے صحیح بخاری میں حضرت شیبہ بن عثان کی بیردوایت
بیان کی ہے کہ ایک بارفاروق اعظم نے کہا میں تہید کر چکا ہوں کہ کعبہ کے ہدایا
وتحاکف کے طور پر جوزرو مال موجود ہے، اسے مسلمانوں میں تقسیم کردوں گا،
شیبہ نے کہا آپ ایسائیس کر سکتے ، حضرت عمر نے وجہ پوچھی شیبہ نے عرض کیا
آپ کے دونوں پیش رووں (صدیق اکبراوررسول خدا ﷺ) نے ایسائیس
کیا۔ اس پر حضرت عمر نے تا مُدیر کرتے ہوئے فرمایا:

هُمَا الْمَرُ انِ يُقُتَلَاى بِهِمَا لِ

'' یمی وہ دونو ک مردانِ خدا ہیں جن کی افتداء کی جائے۔'' حافظ ابن حجر عسقلانی اس حدیث کی تشریح میں نکتہ آفریٹی کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

قُلْتُ وَتَمَامُهُ أَنَّ تَقُرِيْرَ النَّبِيِّ اللَّهُ مُنَزُلَة حُكْمِهِ بِالسِّيمُ وَارِّمَاتَرَكَ تَغَيِيْرَة فَيَجِبُ الْإِقْتِدَاءُ بِهِ فِى ذَٰلِكَ الْعُمُومِ بِالسِّيمُ وَارِّمَاتَرَكَ تَغَيِيْرَة فَيَجِبُ الْإِقْتِدَاءُ بِهِ فِى ذَٰلِكَ الْعُمُومِ لِقَوْلِهِ تَعَالَى وَاتَّبِعُوهُ وَامَّا اَبُوبَكُو فَدَلَّ عَلَى عَدَم تَعَرُّضِهِ عَلَى اللَّهُ وَلِهِ عَلَى اللَّهُ وَلَامِنُ فِعَلِهِ مَا يُعَارِضُ التَّقُرِيْرَ الْمَذْكُورَ لَمُ مِنْ قَوْلِهِ عَلَى وَالْمِنُ فِعَلِهِ مَا يُعَارِضُ التَّقُرِيْرَ الْمَذْكُورَ لَمُ مَن قَوْلِهِ عَلَى اللَّهُ وَلَامِنُ فِعَلِهِ مَا يُعَارِضُ التَّقُرِيْرَ الْمَذْكُورَ الْمَدُكُورَ لَهُ مِن قَوْلِهِ عَلَى اللَّهُ وَلَامِنُ فِعَلِهِ مَا يُعَارِضُ التَّقُرِيْرَ الْمَذْكُورَ الْمَدْكُورَ لَلْ مِن قَوْلِهِ عَلَى اللَّهُ مِن قَوْلِهِ عَلَى اللَّهُ وَلَامِنُ فِعَلِهِ مَا يُعَارِضُ التَّقُولِيْرَ الْمَذْكُورَ الْمَدُكُورَ الْمَدْكُورَ الْمَدْكُورَ الْمَدُكُورَ الْمَدْكُورَ الْمَدْكُورَ الْمَدْكُورَ الْمَدْكُورَ الْمَدْكُورَ الْمَدْكُورَ الْمُدَارِي (مَمَى) ١٤٥٩، اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُثَالِ الْمُتَلِيْلِ الْمُلِيْلِ اللْمُعُولِ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُلِي الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّلَامِ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ ال

غرضیکہ حضورعلیہ الصلوٰۃ والسلام کی تقریر کو دونوں خلفاء نے برقرار رکھا آگر چہاس بارے میں کوئی واضح ارشاد نہیں تھالیکن صرف تقریر رسول بھی ان کی نظر میں انہائی اہم تھی کہ ضرورت کے باوجوداس میں کوئی تبدیلی نہ کی فور کا مقام ہے کہ آگراتی جزوی تبدیلی نہیں کی جاسکتی تو پورے معاشی نظام کو بدلنا کیو کر درست ہوگا؟

۳- حضرت فاروق اعظم کا گرامی نامدکوفد کے چیف جسٹس کے نام۔ حضرت امیر المؤمنین عمر بن خطاب، عدالت کوفد کے چیف جسٹس قاضی شریح کوایک کمتوب خاص میں تحریر فرماتے ہیں:

لے فتح الباری شرح مجے بخاری ۱۲۱۳:۱۳۔

إِذَا وَجَدُتُ شَيْتًا فِى كِتَابِ اللّهِ فِاقُضِ بِهِ وَلَاتَلْتَفِتُ إِلَى عَيَابِ اللّهِ فَاقْضِ كَمَا سَنَّ عَيُرِهِ وَإِنْ آتَاكَ شَيْئًا فِى كِتَابِ اللّهِ فَاقْضِ كَمَا سَنَّ رَسُولُ اللّهِ عَلَى فَإِنْ آتَاكَ مَالَيْسَ فِى كِتَابِ اللّهِ وَلَمْ يَسُنَّ رَسُولُ اللّهِ عَلَى فَاقْضِ بِمَا آجُمَعَ عَلَيْهِ النَّاسُ وَإِنْ آتَاكَ مَالَيْسُ وَيُ كِتَابِ اللّهِ عَلَى كِتَابِ اللّهِ عَلَى فَاقُضِ بِمَا آجُمَعَ عَلَيْهِ النَّاسُ وَإِنْ آتَاكَ مَالَيْسُ فِى كِتَابِ اللّهِ عَلَى فَاقُضِ بِمَا آجُمَعَ عَلَيْهِ النَّاسُ وَإِنْ آتَاكَ مَالَيْسُ فِى كِتَابِ اللّهِ عَلَى فَاقُضِ بِمَا آجُمَعَ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَى وَلَمْ يَتَكَلّمُ فِيهِ آحَدُ فِى كِتَابِ اللّهِ عَلَى وَلِنْ شِفْتَ انْ تَعْجَتَهِ لَهِ بِرَأْيِكَ فَتَقَدَّمُ وَإِنْ شِفْتَ انْ تَعْجَتَهِ لَهُ بِرَأْيِكَ فَتَقَدَّمُ وَإِنْ شِفْتَ انْ تَعْجَتَهِ لَهُ بِرَأْيِكَ فَتَقَدَّمُ وَإِنْ شِفْتَ انْ تَعْجَتَهِ لَهِ بِرَأْيِكَ فَتَقَدُمُ وَإِنْ شِفْتَ انْ تَعْجَتَهِ لَهِ بِرَأْيِكَ فَتَقَدَّمُ وَإِنْ شِفْتَ انْ تَعْجَتَهِ لَهُ بِرَأْيِكَ فَتَقَدَّمُ وَإِنْ شِفْتَ انْ شَفْتَ انْ تَعْجَتَهِ لَا يُحَرِّلُهُ لَكَ فَاقَدُمُ وَإِنْ شَفْتَ انْ شَفْتَ انْ شَفْتَ اللّهُ عَيْدُ اللّهُ عَلَى اللّهِ اللهِ اللهُ وَلَا اللّهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

" دواور کی اور چیز کی طرف دھیان نددو، اگر کتاب اللہ میں نہ ملے تو سنت دواور کی اور چیز کی طرف دھیان نددو، اگر کتاب اللہ میں نہ ملے تو سنت رسول کے مطابق فیصلہ کرواور اگر ایسا معاملہ ہوکہ کتاب وسنت سے اس کاعلم نہ ہو سکے تو مسلمانوں کے اجماع کے مطابق فیصلہ کرواور اگر اجماع بھی نہ پاو تو پھر تہمیں اختیار ہے یا تو خود اجتہاد کر کے آگے بڑھ جا دیا اس معاملے میں تو قف کرو، میر سے خیال میں تہماراتو قف کرنازیادہ بہتر ہوگا۔" میں تو قف کرو، میر سے خیال میں تہماراتو قف کرنازیادہ بہتر ہوگا۔" میں تو قف کرو، میر سے خیال میں تہماراتو قف کرنازیادہ بہتر ہوگا۔" میں خط میں کھے ہیں :

اَمًا بَعُدُ فَإِنَّ الْقَضَاءَ فَرِيْضَةٌ مُحُكَّمَةٌ وَسُنَّةٌ مُتَّبَعَةٌ. ٢

ا علام الموقعين ، ا: ص ٢٠٠١ - يرالاسلام واصول المتثر ليح العام بص ١٠٠ -ازالة الحكاء ٢: ص ٨٥ - معاملات الموقعين ، المسمد مع اعلام الموقعين ، المسمد من من ١٠٠ - من ١٠٠

«قضاءفريضه محكمه ہے ياسنت متبعه"

یعنی فیصلہ کرنے کے لئے یا تو ان احکام کو پیشِ نظرر کھنا چاہئے جو
کتاب اللہ کی آیات محکمات میں واضح کردیئے گئے ہیں یا پھر سنت نبوی کی
طرف رجوع کرنا چاہئے جو ہر حال میں قابل انباع ہے ان دونوں میں مسئلے
کاحل نمل سکے تو فہم وفکر سے کام لیتے ہوئے قیاس کرنا چاہئے اور ایک جیسے
امور کا تھم علت و مشتر کہ کی بنا پر معلوم کر لینا چاہئے۔

۵-حضرت عمر ف ایک دفعہ سنت کامفہوم واضح کرتے ہوئے فرمایا:
اکسنة مَاسَنَهُ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَىٰ وَلَا تَجْعَلُوا خَطَأَ الرّ أَي سُنَةً لِ السُّنَةُ مَاسَنَهُ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَىٰ وَلَا تَجْعَلُوا خَطَأَ الرّ أَي سُنَةً لِ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الل

غلط رائے کوسنت ندیناؤ۔"

چونکہ کچھلوگ قرآنی آیات میں مختلف اختالات نکال کرا پناموقف اثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور وہ ظواہر نصوص کو اپنا خیال درست ابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور کہ ظواہر نصوص کو اپنا خیال درست ابت کرنے کے لئے پیش کرتے ہیں ،ان کے بارے میں فاروتی اعظم نے اپنی فراست کی بنا پر پہلے سے آگاہ کرتے ہوئے فرمایا:

سَيَ أُتِى قَوْمٌ يُجَادِلُولَكُمْ بِشُبَهَاتِ الْقُرُانِ فَخُذُوهُمْ بِالْاَحَادِيْثِ فَإِنَّ اَصْحَابَ السُّنَنِ اَعْلَمُ بِكِتَابِ اللَّهِ. عِ

"اكك اليى قوم بحى آئے كى جوقر آنى آيات سے شبهات ۋالنےكى

العلام الموقعين وانهم على موافقات وجهم عمل المستف الغمه وانهل

كوشش كرے كى ، ان كا جواب يى دے كدا حاديث سے ان يركرفت كرو كيونكها صحاب سنن بى كتاب الله كصحيح عالم موسكتے بيں۔" حضرت فاروق اعظم کے ارشاد میں ان لوگوں کے لئے درس عبرت ہے جوایک طرف تو حضرتِ فاروق اعظم کوشاہکارِ رسالت تشکیم كرنتے ہيں مگر دوسرى طرف حضور رسالت مآب ﷺ كى سنت كى اہميت وعظمت كونظرا نداز كرديية بين اورصرف كتاب اللدكي روشني مين خودساخته معارف وحقائق بیان کرتے ہیں۔حضرت فاروقی اعظم پوری صراحت کے ساتھ فرمارہے ہیں کہ ایک قوم قرآنی آیات سے شبہات ڈالنے کی کوشش كرے كى، ان ير احاديث سے كرفت كرنا۔ منكرين حديث ذرا ايخ گریبان میں جھانگیں، کیابیوہی قوم نہیں ہیں، پھران کا قرآنی دعویٰ ہےاس بارے میں حضرت فاروق اعظم نے کیسی فیصلہ کن بات کہی ہے: فَإِنَّ اَصْحَابَ السُّنَنِ اَعْلَمُ بِكِتَابِ اللَّهِ. "اصحاب سنن بى كوكتاب الله كازياده علم موتاب. لبذا سنت وحدیث کا انکار کر کے یا ان کے بارے میں شکوک وشبهات پیدا کر کے آ دمی مفسر قر آن بیس بن سکتا۔

حضرت عمر رضی کا معیارا منخاب حضرت عمر مظام کام اورام راء کے انتخاب میں کس چیز کوزیا وہ اہمیت

، دیتے تھے، اس کا اندازہ اس خطبے کے اقتباس سے لگائیے جو آپ نے خلافت کے آخری ایام میں دیا تھا، فرماتے ہیں:

اَللَّهُمَّ إِنِّى الشَّهِدُكَ عَللَى اُمَرَاءِ الْامْصَارِ فَالِي إِنَّمَا بَعَثْتُهُمُ لِيُعَلِّمُوا النَّاسَ دِيْنَهُمْ وَسُنَّةَ نَبِيّهِمْ لِ

'' اللی! میں سختے گواہ بناتا ہوں کہ میں نے مختلف علاقوں میں حکام اور امراء کو اس کئے بھیجا ہے کہ وہ لوگوں کو دین سکھا کیں اور سنت ِ نبویی کا قعلیم دیں۔''

اس میں آپ نے حکام اور امراء کے انتخاب کا مقصد بھی واضح فرمایا ہے اور ساتھ بی بیاشارہ بھی کردیا ہے کہ حکام کے انتخاب کے وقت اس بات کو پیش نظر رکننا جا ہے کہ کونسا فرددین کی تعلیم دینے اور سنتو نبویہ کی اشاعت کرنے میں زیادہ الل ٹابت ہوتا ہے۔

عمرفاروق اوراحاديث نبوى كااحترام

حضرت فاروق اعظم کاعمل اس بات کی شهادت دیتا ہے کہ آپ نے سنت نبویہ کے مقابلے میں کسی اجتماد سے فیصلہ بیس کیا بلکہ بار ہا ایہا ہوا کہ آپ نے سنت نبویہ کے مقابلے میں کسی اجتماد سے فیصلہ بیس کیا تا ہوا کہ آپ نے ازروئے اجتماد ایک بات کہنا جا ہی کیکن حدیث وسنت میں اس کے خلاف ثبوت ال کیا تو فور آ اپنا موقف بدل کر سنت کے مطابق فیصلہ کر دیا ،

المبتات ابن سعد ، جس: ص ٢٩٩٠\_

سیرت فاروقی کامطالعہ کرنے والے اس جملے سے ضرور آگاہ ہوں گے۔ لَو لَمُ نَسْمَعُ هٰذَا لَقَضَیْنَا فِیْهِ بِخِلافِ ذَلِکَ. لِ ''اگر جمیں اس معالمے میں حدیث نہ پیچی ، تو ہم اس کے خلاف فیصلہ دے بیٹھتے۔''

۔ چنانچہاس سلسلے میں ثبوت کے طور پر حضرت عمر کے طرزِ عمل کی چند مثالیں پیش کی جاتی ہیں۔

(۱) حضرت عمر مجوسیوں سے جزید لینے کے بارے میں تروومیں فضان سے جزید لینا چاہئے یا نہ الیکن حضرت عبدالرحمٰن بن عوف نے اس بارے میں حدیث بیان کی تو آپ نے بلا تامل جزید لینے کا تھم دے دیا، چنا نچرام مزالی لکھتے ہیں:

قَالَ عُمَدُ مَا أَدُرِى مَا أَضَعُ بِالْمَجُوْسِ وَلَيْسُوْا أَهُلَ الْكَابِ فَقَالَ عُمَدُ الرَّحُمٰنِ بُنُ عَوْفٍ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى الْكَابِ اللَّهِ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللللللْمُ الللللللللْمُ اللللللللْمُ الللللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُو

" حضرت عمر نے کہا میں نہیں جانتا مجوں کے بارے میں کیا کروں، وہ اہلِ کتاب نہیں ہیں۔اس پر عبدالرحمان بن عوف نے کہا کہ میں نے رسولِ اکرم ﷺ سے سنا ہے کہ ان کے ساتھ (جزید وغیرہ کے معاطمے میں) اہلِ کتاب کی سامعالمہ کرو۔"

ل المستصلية (غزال)، جازه و سع المستصفى بالمستصفى بالمستص

ظاہر ہے کہ جزید عبادات سے نہیں بلکہ مالیات حکومت سے تعلق رکھتا ہے، اس بارے میں بھی حضرت عمر نے رائے پرعمل کرنے کی بجائے سنت رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام کواپنایا چنانچدامام ابوداؤدفر ماتے ہیں:

(ب) طاعون عمواس عہد فاروتی کامشہور حادثہ ہے، اس طاعون میں سرزمین شام واردن میں موجود ہزاروں مجاہدین لقمہ اجل بن گئے، حضرت عمر نے اس موقع پر صحابہ سے طاعون زدہ علاقے میں داخل ہونے کے بارے میں مشورہ لیا، صحابہ کی رائے میں اختلاف تھا، آپ کا اجتہاد کہی تھا کہ ایسے علاقے میں داخل ہونے سے گریز کرنا جا ہے، حضرت عبد الرحلن منا کہ ایسے علاقے میں داخل ہونے سے گریز کرنا جا ہے، حضرت عبد الرحلن بن عوف کی حدیث سے آپ کی رائے کی تا ئید ہوگئی، انہوں نے کہا:

اِنَّ عِنْدِى مِنُ ذَٰلِكَ عِلْمًا سَمِعْتُ نَسُولَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَلْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ل سنن الى داود من ٢: ١٥٠ سع البدلية النهلية ، ج ١٥٠ س

"میرے پاس اس بارے میں سیجھ علم ہے، میں نے رسول اکرم اللہ سے سنا ہے آپ فرماتے منے کہ جب کس علائے میں بیروبا پھوٹ چکی ہو، وہاں نہ جاؤاورا گروباز دہ علاقے میں پہلے سے موجود ہوتو موت کے ڈرسے وہاں سے بھا گئے کی کوشش نہ کرو۔''

(ج) ایک مرتبدا یک عورت نے عدالت فاروقی میں درخواست دائر کی کہ میرا خاوند قل ہوگیا ہے، اس کا خون بہاادا کیا گیا ہے لہذا مجھے اس خون بہاسے حصہ دیا جائے۔حضرت عمرنے قیاسًا فرمایا کہ ایسانہیں ہوسکتا اس کئے کہ دراشت مال متر و کہ میں جاری ہوتی ہے اور خون بہاتیرے خاوند کا تر کہبیں لیکن اس وفت ضحاک بن سفیان نے حدیث سنائی کہرسول اکرم ﷺ نے اشیم ضبائی کی اہلیہ کواس کے مقنول خاوند کی دیت سے حصہ دیا تھا ہیہ سنتے ہی حضرت عمر نے اپنی رائے واپس لے لی اور ایٹ آقاومولی اللے کے ارشاد كے سامنے سرتشکیم محردیا۔ ل

(د)جنین (ملکم مادر میں موجود بیر) کی دیت کے بارے میں ازروئے قیاس بیہ بات سامنے آئی کہ اگر جنین زندہ ہوتو بوری دیت اداکی جائے اور اگر مر اجوا ہے تو مجھندویا جائے لیکن جب آپ کومل بن مالک کی حدیث (اسے دیگر محدثین کےعلاوہ امام مسلم نے بھی حضرت ابو ہر ریرہ سار صلی الله عنه مے روایت کیا ہے) پینی کہ مردہ جنین کی دیت میں غلام یالونڈی کی

ل الرسالة للشافع بم ٧٧ - ازالة الحقام ١٤ م ٨٠ - يوجيم مسلم بن ٢٠ : ١٧٠ -

منكرين سنت كے چندشبہات كاازاله

حضرت عمر ایات کوآٹر بنا کریے غلط بھی پیدا کرنے کی ناکام کوشش کی ہے کہ آپ حدیث وسنت کو دین میں جمت خیال نہیں کرتے تھے، ہم ان روایات کو ذیل میں پیش کرتے ہیں تا کہاس غلط بھی کا ازالہ کیا جاسکے۔

ا-حفرت عمر بن خطاب فظائد نے فاطمہ بنت قیس کی صدیرے کوجس کامفہوم بین فاکمہ بنت قیس کی صدیرے کوجس کامفہوم بین فاکہ مطاقعہ با کند کے لئے شوہر کے ذمہ نان ونفقہ بیس ہے اور نہ بی لے الرسالة للثافق میں ۱۳۷۷۔ ازالة الحقام ۲۰۱۰، میں ۸۲۰۔

حق سكنی ہے، روكر دیا جس سے معلوم ہوتا ہے كہ آپ مرور زمانہ كے ساتھ سنت ميں تغير كوجائز بجھتے ہے گريشہ حقيقت سے بالكل بعيد ہے اس لئے كه حضرت عمر بن خطاب علیہ نے فاطمہ بنت قیس كی روایت پراس لئے گمل نہیں كیا كہ آپ كی تحقیق كے مطابق وہ كتاب وسنت كے موافق نہیں تھی چنانچہ آپ نے فاطمہ بنت قیس كی روایت كومتر وك قرار دیتے ہوئے فرمایا:

آپ نے فاطمہ بنت قیس كی روایت كومتر وك قرار دیتے ہوئے فرمایا:

اَحفِظَتُ ذٰلِكَ اَمُ لَا لَا اَلَا اُلَا اِلْمُ اَلَّا اِلْمُ اَلَّالَا اِلْمُ اَلَّا اِلْمُ اَلَّا اِلْمُ اَلَّا اِلْمُ اَلَّا اِلْمُ اَلَّالِ اِلْمُ اَلَّا اِلْمُ اللَّالَا اِلْمُ اَلَّا اِلْمُ اللَّالَا اِلْمُ اللَّالَا اِلْمُ اللَّالَا اللَّالَا اللَّالَا اللَّالَا اللَّالَا اللَّالَا اللَّالِ اللَّالَا لَا اللَّالَا اللَّالَٰ اللَّالَٰ اللَّالَٰ اللَّالَٰ اللَّالَٰ اللَّالَٰ اللَّالِي اللَّالَٰ اللَّالَٰ اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِ اللَّالَٰ اللَّالِ اللَّالَٰ اللَّالَٰ اللَّالِ اللَّالِ اللَّالَٰ اللَّالَٰ اللَّالَٰ اللَّالَٰ اللَّالَٰ اللَّالِي الْمُولَا اللَّالِي الْمُلَالِي الْمُولِي الْمُولَا الْمُلْلِي اللَّالِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِيُمِ

منکرین حدیث حضرت عمر کے اس جملے کو بڑے شدومہ کے ساتھ پیش کرتے ہیں کہ انہوں نے رسول اکرم اللہ کے وصال سے پہلے فر مایا تھا، اسنن الی دا کدرہ جا:۵۳۳،

حسنا کتاب اللہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ کتاب اللہ کافی ہے ، سنت رسول علیہ السلام کی کوئی ضرورت نہیں۔ اصل واقعہ جس کی تفصیل صحیح بخاری وصح مسلم میں موجود ہے یوں ہے کہ وصال سے پہلے جعرات کے دن رسول فدا ﷺ کو در دکی تکلیف بڑھ گئی ، آپ نے فرمایا میر سے پاس کوئی چیز لے قدا ﷺ کو در دکی تکلیف بڑھ گئی ، آپ نے فرمایا میر سے پاس کوئی چیز لے آئی جمیس تحر بر لکھ دوں جس کے بعد تم گمراہ نہ ہو گے ، اس پر حضرت عمر نے کہارسول اکرم ﷺ پر تکلیف کا غلبہ ہے ، تہار سے پاس قرآن ہے جمیس اللہ کی کتاب کافی ہے۔ اس پر گھر میں موجود افراد کے درمیان اختلاف ہوا، کچھ کا خیال تھا کہ تحریر کے لئے کوئی چیز لے آئی چا ہے اور پچھوہ بات ہوا، کچھ کا خیال تھا کہ تحریر کے لئے کوئی چیز لے آئی چا ہے اور پچھوہ بات اکرم ﷺ نو حضرت عمر نے کہی تھی ، جب اختلاف بڑھنے لگا تو رسول اکرم ﷺ نے جو حضرت عمر نے کہی تھی ، جب اختلاف بڑھنے لگا تو رسول اکرم ﷺ نے خوصرت عمر نے کہی تھی ، جب اختلاف بڑھنے لگا تو رسول اکرم ﷺ نے خوصرت عمر نے کہی تھی ، جب اختلاف بڑھنے لگا تو رسول اکرم ﷺ نے خوصرت عمر نے کہی تھی ، جب اختلاف بڑھنے لگا تو رسول اکرم ﷺ نے خوصرت عمر نے کہی تھی ، جب اختلاف بڑھنے لگا تو رسول اکرم ﷺ نے خوصرت عمر نے کہی تھی ، جب اختلاف بڑھنے لگا تو رسول اکرم شانے نے فرمایا یہاں سے اُٹھ جاؤں لے ا

اس مدیث پرعلاء نے بری تفصیل سے کلام کیا ہے جس میں ان
مطاعن کا جواب دیا گیاہ جوشیعہ حضرات کی طرف سے عائد ہوتے ہیں گر
اس وفت ہمارے پیش نظر صرف منکرین سنت کا استدلال ہے جوانہوں
نے حضرت عمر کے اس جملے (حسبنا کتاب اللہ) کوسا منے رکھ کر پیش کیا
ہے جس کے بارے میں پرویز صاحب اپنی ایک تالیف میں برویز صاحب اپنی ایک تالیف کی تالیف کر ت

ل مجمعلم (كتاب الوصية)، ج ٢: م ٢٣٠ \_

'' یہی میری عمر بھر کی آرز واور پکار ہے اور ان کے مظاہر کی تازہ کڑی میری میں ہے۔ اور ان کے مظاہر کی تازہ کڑی میری سعی و کاوش جواس تصنیف کی شکل میں آپ کے سامنے ہے'۔ لے میری میں ہم اس بارے میں چند باتنی عرض کرنا چاہتے ہیں:

ا-حضرت عمر کے ای ایک جملہ کو لے لینا اور ان کے عمر مجر کے ان اقوال وافعال سے یکدم آئیس بند کر لینا جس سے کتاب کے ساتھ سنت کی جمیت واہمیت ثابت ہوتی ہے بقینا انصاف سے بعید ہے جوہتی عمر مجرسنت رسول کی حفاظت کر ہے اس کے مقابلے میں اپنے قیاس واجتہا دکوترک کر دے اس کے مقابلے میں اپنے قیاس واجتہا دکوترک کر وہ دے ، اینے ماتحت گورنروں اور قاضیوں کو بار بار ہدایت جاری کرے کہ وہ

کتاب اللہ کے ساتھ سنت وحدیث کو بھی پیش نظر رکھیں اور اپنے فیصلوں کا ما خذ تھہرائیں اس سے بہتو قع کیونکر کی جاستی ہے کہ وہ کتاب اللہ کے ساتھ سنت کی جیت کے قائل نہیں۔ آثر بیکہاں کا انصاف ہے کہ ایک بزرگ صحابی کے صرف ایک جملے کو لیا جائے اور اسے اس کی پوری زندگی کے قول و کمل سے کا ان کرا لگ موقف ومسلک کا حامل قرار ویا جائے؟

۲- بدیات بھی سوچنے کی ہے کہ حسبنا کتاب اللہ کہنے والے وہ فاروق أعظم عظيم بين جنبول نے تقریباً ٢٣٣ سال حضور علیه الصلوٰ ق والسلام سے قرآن کی تشری و تفییرسی ہے اور رسول خداد اللے کی سیرت کی روشی میں قرآن کی عملی تصویر آنکھوں سے دیکھی ہے اور ۱۲ اسال تو سور ہ بقرہ کے علوم ومعارف سيصن برصرف كرديئ بيل البذاان كاحسبنا كتاب اللدكهنااس بات كى ولیل ہے کہ وہ اس سنت اور پیغیبراقدس ﷺ کے قول وقعل کی روشنی میں قرآن كوكافى سمجدر ہے ہیں ندریہ کہ چندؤ کشنریاں یاار دوتر اجم دیکھ کر حسب كتساب الله كأدعوى كررباب بيجمله حضرت عمره كازبان سي توزيب ومصلام برويز صاحب ياجم لوكول كوابيا كين كاحق نبيس ب-۳-امل بات ریہ ہے کہ صحابہ کے نزدیک لفظ کتاب اللہ کا ایک · جامع اورعام مفهوم بھی تھا وہ جس طرح کتاب الله مصمتن قرآن مجيد مراد

Click For More Books

ليت تنصاى طرح مجمى لفظ كتاب اللد بول كرمتن وشرح دونول كى طرف

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اشاره كردية تضخود مضور عليه الصلؤة والسلام كبعض ارشادات سے بھی السمفہوم كى تائيد ہموتى ہے، حدزنا كے سلسلے ميں دوآدى پيش ہوئے اور انہوں في حين بعدديگر عرض كى افسض لي بيكتاب الله (جمارا فيصله كتاب الله كي بيكتاب الله (جمارا فيصله كتاب الله كي مطابق تيجة) آپ نے ان سے سوال ہوچے كے بعد فرمایا:
وَ اللّٰهَ لَا قَضِينَ بَيْنَكُمُ اللّٰ بِكِتَابِ اللّٰهِ لِ

" بخدا مين تمهارا فيصله كتاب الله كيمطابق كرون كا" \_

اس کے بعد آپ نے فیصلہ فرمایا جس کا ایک جزیعنی سوکوڑوں کی سزاتو قرآنِ مجید میں فہ کور ہے گرسال کی جلا وطنی حدیث بنوی سے ثابت ہے جومتن قرآن سے زائد چیز ہے گراس پر بھی کتاب اللہ کا اطلاق کیا گیا ہے امام بخاری نے کتاب اخبار الآحاد کے علاوہ کتاب الاعتصام بالکتاب والسنة میں بھی اس روایت کو اختصار سے ذکر کیا ہے۔ علام مقطلانی شارح بخاری وجہ مناسبت ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

اِلْسَارِةَ اِلْى اَنَّ السَّنَة يُطْلَقُ عَلَيْهَا كِتَابُ اللَّهِ لِلاَنَّهَا بِوَحْيِهِ وَتَقْدِيرِهِ قَالَ تَعَالَى وَمَا يَنْظِقُ عَنِ الْهُولِى اِنْ هَوَ الْاوَحْى يُوْطَى لِى الله وَلَا تَعَالَى وَمَا يَنْظِقُ عَنِ الْهُولِى اِنْ هَوَ الْاوَحْى يُوطَى لِى الله وَلَى الله وَلَا الله وَلّا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله الله وَلَا الله وَلّا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلّا الله وَلّا الله وَلَا الله ا

خداوندی ہے وَمَایَنْ طِلَقُ عَنِ الْهُولی اِنْ هَوَ اِلْاوَحَی یُوْحی (اللّه کانی ہوائے ہوائے سے بات نہیں کرتااس کی بات وی الله ہوتی ہے)۔

غرضیکہ حضرت عمر فاروق اعظم کا حسبنا کتاب اللّه کہنا انکار سنت کے طور پرنہیں بلکہ کتاب اللّه کے متن وشرح قرآن وحدیث دونوں کواپنے لئے بنیا دوین تعلیم کرنے کے طور پر ہے اس سے منکرین حدیث کا استدلال بھی ای طرح باطل ہے جس طرح شیعہ حضرات کا اسے حکم رسول علیہ الصلاة والسلام سے انکار وانح اف کے لئے ولیل بنانا غلط ہے ،حضرت عمر کے ان واسلام سے انکار وانح اف کے لئے ولیل بنانا غلط ہے ،حضرت عمر کی واسلام سے انکار وانح اف کے لئے ولیل بنانا غلط ہے ،حضرت عمر کی واسلام سے انکار وانح اف کے لئے ولیل بنانا غلط ہے ،حضرت عمر کی کئے دائیں ہیں واسلام سے انکار وانح اف سے بری ہے وہ رسولِ خدا تھے کے سیج عاشق ہیں دان تمام الزامات سے بری ہے وہ رسولِ خدا تھے کے خیز ہیں۔

مستله طلاقي عليه مين فاروقي فيصلح كي اصل صورت

سنت بنوی میں ترمیم کو جائز تھیرانے والے دور فاروقی کے اس فیصلے کو بھی پیش کرتے ہیں کہ انہوں نے ایک مجلس میں دی ہوئی تین طلاقوں کو طلاق مغلظہ قرار دیا حالا تکہ اس سے پہلے تین طلاقوں کو ایک شار کیا جاتا تھا حضرت عمر میں نے اس سنت میں ترمیم کر دی اور ائمہ فقہ نے اس ترمیم کو ایما علور پر قبول کر لیا لیکن اس معالم میں بھی صحیح صورت حال ہے کہ تین طلاقیں دور نبوی میں بھی تین ہی تھی جاتی تھیں چنا نچے جاری میں حضرت عائشہ وضی اللہ عنہا سے مروی ہے:

اِنَّ رَجُلاً طَلَقَ اِمْرَ أَتَهُ ثَلا قَا فَتَزَوَّ جَتُ فَطَلَقَ فَسُئِلَ النَّبِي النَّبِي الْمَوْق عُسَيْلَتَهَا كَمَا ذَاق الْاَوَّلُ النَّبِي الْمَوْق عُسَيْلَتَهَا كَمَا ذَاق الْاَوْلُ اللَّهِ الْمُورت نِ اللَّهِ وَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

حضرت عمر ﷺ نے اپنے عہد میں جو پچھ کیا وہ یہ تھا کہ جب لوگ کشرت سے تین طلاقیں دیکرایک طلاق کاعذر پیش کرنے گئے تو انہوں نے سوچا کہ اب طلاق کا معاملہ تھیل بنتا جار ہا ہے للبذا ہم اس عذر کو قبول نہیں کریں گے اور تین طلاقوں کو تین ہی کی حیثیت سے نافذ کریں گے اس کو تمام صحابہ نے بالا تفاق قبول کرلیا اور بعد میں تابعین ، تبنی تابعین اور ائمہ جہتدین محصابہ نے بالا تفاق قبول کرلیا اور بعد میں تابعین ، تبنی تابعین اور ائمہ جہتدین محصابہ نے بالا تفاق ہو گئے ہوان میں سے کسی نے بھی پیپیں کہا کہ حضرت عمر معلیا

ل می بخاری، ج۲: مساور مع فتح القدیر، ج۳: م ۲۲،۲۵ نسب الرایة ، ج۳: م ۲۲-

نے عہدرسالت کے قانون طلاق میں کوئی ترمیم کی ہے اس کئے کہ نیت کے عذر کو قبول کرنا قانون نہیں ہے بلکہ اس کا نحصار قاضی کی اس رائے پر ہے کہ جو شخص اپنی نیت بیان کر رہا ہے وہ صادق القول ہے یا نہیں ؟ حضور اللہ کے ذرائے میں اکا دکا واقعہ پیش آیا ، حضور علیہ السلام نے اسے قبول کر لیا ، حضرت فاروق اعظم ہے کے عہد میں جب سلطنت اسلامی کی حدود کافی بھیل گئیں اور اس متم کے واقعات بکٹرت پیش آئے گئے قاس متم کا عذر عدالتوں میں نا قابل اس متم کے واقعات بکٹرت پیش آئے گئے قواس متم کا عذر عدالتوں میں نا قابل اس متم کے واقعات بکٹرت پیش آئے گئے تواس متم کا عذر عدالتوں میں نا قابل اس متم نے واقعات بھی ترمیم قرار دینا کہاں کی واشمندی ہے؟

مؤتفة القلوب كاحتبه اورفاروقي طرزيمل

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ حضور رسول اکرم ﷺ کے زمانے میں مؤلفۃ القلوب کوصد آن ت کی مدسے امداددی جاتی تھی حضرت عمر علی نے اپنے زمانے میں ختم کردیا بمعلوم ہوا کہ حضرت عمر حالات زمانہ کے مطابق سنت میں ترمیم کرنا مناسب سجھتے تھے لیکن ہم کہتے ہیں کہا گر حضرت عمر علیہ کے اس طرز عمل کو ترمیم و تنتیخ قرار دیا جائے تو پھر حدیث ہی کی نہیں قرآن مجید کی ترمیم لازم آئے گی اس لئے کہ مؤلفۃ القلوب کا ذکر تو خود قرآن مجید کی ترمیم لازم آئے گی اس لئے کہ مؤلفۃ القلوب کا ذکر تو خود قرآن مجید کے ترمیر کا تو ہیں کیا ہے۔

اصل بات صرف ریہ ہے کہ حضور النظیٰ کا کے ذیائے میں تالیف قلب کے سات صرف ریہ ہے کہ حضور النظیٰ کا کے خیاس کے حضور النظیٰ کا کا مدسے لوگوں کے ساتھ حال دیے لوگوں

کودیا کرتے نتھے،حضرت عمرﷺ نے مؤلفۃ القلوب کی مدسے لینے والے افراد سے فرمایا:

هَٰذَا شَيَى كَانَ يُعَطِينُكُمُ رَسُولُ اللّهِ ﴿ اللّهِ عَلَيْكُمُ فَامَّا اللّهِ اللّهِ اللّهَ الْكُمُ فَامًا الْيَوْمَ فَاقَدُ اَعَزُ اللّهُ الْإِسْلَامَ وَاعْنَى عَنْكُمُ فَإِنْ ثَبَتُمْ عَلَى الْإِسْلَامِ وَإِلَّا فَبَيْنَا وَبَيْنَكُمُ السّبيفُ. لَ

رسول اکرم الظامین تالیف قلب کے طور پردیا کرتے تھے اب اللہ تعالی نے اسلام کوغلبہ عطافر مایا ہے اور جمیں تم سے بے نیاز کر دیا ہے بتم اسلام پر ثابت قدم رہوتو بہتر ورنہ فیصلہ کرنے کے لئے تکوار موجود ہے۔ اسلام پر ثابت قدم رہوتو بہتر ورنہ فیصلہ کرنے کے لئے تکوار موجود ہے۔ مشہور فقیہ علامہ کمال الدین ابن جام فرماتے ہیں:

عَدَمُ الدَّفُعِ الْأَنَ لِلْمُؤَلَّفَةِ تَقُرِيْرٌ لِمَاكَانَ فِى زَمَنِهِ عَلَيْهِ السَّلَوَةُ وَالسَّلَامُ لَانَسُخٌ لِلَّنَّ الْوَاجِبَ كَانَ الْإِعْزَازَ وَكَانَ السَّلَامُ لَانَسُخٌ لِلَانَّ الْوَاجِبَ كَانَ الْإِعْزَازَ وَكَانَ اللَّفُع وَالْأَنَ هُوَ فِى عَدَمِ الدَّفْع. ٢

"اس وقت مؤلفة القلوب كونه دين مين عهد رسالت كى تقم كا سنخ لا زم نهيس آتا بلكه اس كى تقرير و پختگى پائى جاتى ہے فرق صرف اتناہے كه اس وقت مال دينے سے اعزاز اسلام مقصود تھا اور اب مال نه دينے ميں اعزاز وشوكت اسلام كا اظهار ہے ،غرضيكه اسے كسى طرح سنت نبوى ياتھم قرآنى كى ترميم و منتے قرارنہيں ديا جاسكا"۔

ل عنابيشر مبدايه برحاشيد فتح القدير، ج٢: ص١١- مع فتح القدير، ١٤ ص١٥- روح المعاني، ١٠ ص١١١-

مفتؤحه اراضي كمتعلق فيصلهء فاروقي اورسنت رسول عظظ سیرت فاروقی کے بارے میں بیاشکال بھی کیا جاسکتا ہے کہ حضور علیدالصلوة والسلام کے زمانے میں مفتوحداراضی مجاہدین میں تقسیم کردی گئ ليكن حضرت عمر ﷺ نے حضور عليه الصلوٰة والسلام كا فيصله بدل ديا اور ارضِ عراق کی مفتوحہ اراضی اصل مالکوں کے پاس رہنے دی گئی، بداشکال اس صورت میں سیح ہوسکتا تھا کہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے مفتوحہ اراضی کے بارے میں ایک مخصوص فیصلہ فرما دیا ہوتا کہ وہ بہرصورت مجاہدین کو ملے گی ، حضرت عمرﷺ اس کےخلاف کرتے تو یقیناً اسے سنت میں تبدیکی قرار دیا جاتایابیک حضورعلیدالصلوة والسلام نے جواراضی مجامدین میں تقسیم کردی تھی ، حضرت عمر ﷺ وه اراضی واپس لے کر کوئی اور فیصلہ صبادر کرتے تو اسے تبديلي سنت كانام دياجا تاليكن ابيانهين مواحقيقت بيهيه كمختلف حالات ومقتضیات کے تحت حضور علیہ الصلوة والسلام نے فدک، بنی قریظ، بنی نضیر اورامل خیبر کی مفتوحہ اراضی کے بارے میں مختلف فیصلے فرمائے ہے ہیں ایک طریق کارکومعین نہیں فرمایا تھا کہ اب اس میں کمی بیشی سے سنت ر رسول بھی کی خالفت لازم آتی اس لئے حضرت عمر بھیدنے سوادِ عراق کے بارے میں بیطرزعمل اختیار کیا کہ اسے سابقہ مالکوں کے یاس رہنے دیا حضرت علی ﷺ نے بھی ان کے موقف کی تائید کی ،حضرت بلالﷺ وغیرہ

نے ابتدا میں خالفت کی گر بعد میں سب نے حضرت عمر کے مشورے سے اتفاق کرلیا، غرضیکہ حضرت عمر کے مشورے سے اراضی مفتوحہ کا جو بندوبست کیا ،اسے حضور علیہ الصلوۃ والسلام کے فیصلوں میں ردوبدل کی مثال کے طور پر پیش کرنا درست ہی نہیں ہے۔ فیصلوں میں ردوبدل کی مثال کے طور پر پیش کرنا درست ہی نہیں ہے۔ مشہور فقیہ علامہ سرھی اس مسئلہ کوذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

و کا لِک مَایُرُ وای اَنَّ عُمَرَ عَلَیْ جِیْنَ فَتَحَ السَّوادَ مَنَّ بِهَا عَلَیْ اَنْ فَیْکَ السَّوادَ مَنَّ بِهَا عَلَی اَنْ فَیْکَ السَّوادَ مَنَّ بِهَا عَلَی اَنْ فَیْکَ اللَّهُ ذٰلِکَ لَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْکَ اَنْ فَیْکَ اَلْمَ اللَّهُ الْکَ اَنْ الْعَانِمِیْنَ عَلَی اَنَّهُ ذٰلِکَ لَمُ

یکُنُ حُکُمًا حَتُمًا مِنُ وَجُهِ لَایَجُورُ غَیْرُهُ فِی الْفَنَائِمِ. اِ

د حضرت عمر الله علی ارب میں روایت ہے کہ انہوں نے سواد
عراق کی اراضی کو بطور احسان وہاں کے باشندوں کے پاس رہنے دیا اور
عجامِدین میں تقسیم کرنے سے انکار کردیا کیونکہ آپ جانے تھے کہ اس بارے

میں کوئی قطعی حتی تھم موجود ہیں'۔

غرضیکہ حضرت عمر ﷺ اتباع سنت کا پیکر تضان کی طرف سنت میں بتد یکی یا ترمیم کی نسبت کرنا بہت بڑا تاریخی جھوٹ ہے جوکسی دیندارا ہل علم سے سرز دنہیں ہوسکتا۔

حضرت عثمان عن ظلیداوراتباع سنت اب حضرت عثمان عن ظلید کے دور پرنظر ڈالئے ،اس میں بھی آپ

ل اصول سرهی من ۲: م ۸-

ا تباع سنت کوا تباع قرآن کے ساتھ ساتھ محسوں کریں گے۔سب سے پہلے جب آپ کی بیعت کی جاتی ہے تواس میں بیالفاظ کے جاتے ہیں: نَبَايِعُكَ عَلَى سُنَّةِ اللَّهِ وَسُنَّةِ رَسُولِهِ وَسُنَّةِ الْخَلِيْفَتَيُنِ بَعُدَهُ لِ '' ہم آپ کی بیعت کرتے ہیں ،قانونِ خداوندی ،سنت نبوی اور سیخین کے طریق کار کی پیروی کرنے پڑ'۔

حضرت عثمان عنی فظایم منتخب ہونے کے بعد جوخطبہ دیتے ہیں ،اس میں بھی سنت کے تشریعی مقام کو یوں واضح کرتے ہیں:

اَمَّا بَعُدُ فَالِّي قَدْ حُمِلْتُ وَقَدُ قَبِلُتُ اَلاَوَإِنِّي مُتَّبِعٌ وَلَسُتُ بِمُبْتَدِعِ ٱلْاوَإِنَّ لَكُمْ عَلَى بَعُدَ كِتَابِ اللَّهِ عَزَّوَ جَلَّ وَسُنَّةٍ نَبِيّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلاَ ثَا الخ. ٢

''حمروصلوٰ ق کے بعد (میں کہتا ہوں کہ) مجھ پرخلافت کا بارڈال دیا تحمیا ہے اور میں نے اسے قبول کرلیا ہے ، یا در ہے میں پیروی کرنے والا مول، ني راه نكالنے والانبيل، محمد يركتاب الله اورسنت رسول عليه الصلوة والسلام كى يابندى كے بعدتمبارے تين حق بين "۔ مجران کی وضاحت کرتے ہوئے فرمایا:

"ایک ریک میرے پیشروخلفاء کے زمانے میں اتفاق واجماع سے جوفيط طے ہو سے بیں،ان کی یابندی کرونگا، دوسرے بیکہ جواموراب اہل

لے تاریخ اخلفاء یم ۱۱۹۔ سے تاریخ این جریہ ج ۵: م ۱۳۹۔

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

خیرکے اتفاق واجماع سے طے ہوں گے ان پڑ ملدر آمد کروں گا، تیسر ہے یہ کہ تم پر دست درازی کرنے سے باز رہونگا تاوقتیکہ تم ازروئے قانون مواخذہ کے مستحق نہ بن جاؤئ۔

اس تاریخی خطبے میں آپ نے دستور کے بنیادی اصولوں کی طرف اشارہ کر دیا کتاب اللہ کے ساتھ سنت رسول کی اہمیت کا اعلان کیا اور پھر اجماع کی اہمیت کو بیان کیا۔

آپ نے اپ دورخلافت میں ہمیشہ سنت بنوی سے تمسک کیا اور ارشادات بنویہ کو بطور دلیل پیش کیا۔ پچھلوگوں نے اعتراض کیا کہ آپ نے اقرباً پر وری سے کام لیا حالانکہ حقیقت سے ہے کہ آپ نے قومی امانت میں سے اپنا قرباً پر کوئی ناجا تزخر چنہیں کیا، آپ خودصا حب دولت تاجر تے، اپنی خداداد دولت میں سے اقرباً پر خرچ کرتے تھے اور تھم خداوندی کی تعمیل کرتے تھے کہ اہل قرابت سے اچھا سلوک کرنا چاہیے نیز آپ کے سامنے ارشادِ نبوی تھا کہ اہل قرابت پر خرچ کرنا دو گئے اجرکا باعث ہے، ایک ارشادِ نبوی تھا کہ اہل قرابت پر خرچ کرنا دو گئے اجرکا باعث ہے، ایک صدیقے کا اجراور دوسرا صلاحی کا۔

حضرت عثمان عنی عظار وایت حدیث میں مختاط متے کیکن جو نہی حضور علیہ ، مسلوۃ والسلام کی کوئی حدیث بی جاتی ، اس پرضرور عمل فر ماتے ۔ مسند احمد میں اسلیلے میں ایک واقعہ مذکور ہے کہ ایک دفعہ جج کے موقع پر آپ

احرام بانده کر جارہے تھ، بہت نے مسلمان آپ کے ساتھ تھ، جب
آپ مقام قد ید پنچ تو وہاں کے لوگوں نے شکار کرکے تلے ہوئے چکور پیش
کئے چنا نچہ وہ دستر خوان پر چن دیئے گئے۔ ایک رادی کا بیان ہے:
کَائِنْ اَنْظُرُ اِلَی الْحَجَلِ حَوَ الِی الْجَفَانِ .

''گویا ہے بھی تلے ہوئے چکور طشت میں نظر آرہے ہیں'۔
استے میں بتا چلا کہ ای قافلے میں حضرت علی بن ابی طالب کھی جس کے آرہے ہیں،
آرہے ہیں اور وہ ان شکار کر دہ چکوروں کے کھانے سے منع کر رہے ہیں،
مضرت عثمان کھی نے حضرت علی کے کو بلاکر کہا:

''نہ بی ہم نے شکار کیا ہے، نہ بی اس کا تھم دیا ہے، بیران لوگوں نے شکار کیا ہے جو حالت واحرام میں نہ تھے، اب اس کے کھانے میں کیا مضا گفتہ ہے؟''۔

حضرت علی ﷺ نے جواب دیا:

'' آپ نے ضرت ایک خدمت میں بحالت احرام گورخر کی ران پیش کی سی آپ نے ہے کہ بیہ گوشت سی آپ نے ہے کہ بیہ گوشت سی آپ نے جواحرام سے نہ ہول'' ۔ لِ انہیں کھلا یا جائے جواحرام سے نہ ہول'' ۔ لِ چنانچہ اپنے آتا ومولی کی حدیث من کرآ ہے کھانے کا ارادہ ترک چنانچہ اپنے آتا ومولی کی حدیث من کرآ ہے کھانے کا ارادہ ترک گھانے کا ارادہ ترک گھانے کا ارادہ ترک کے دیا اوروہ تلے ہوئے چکور چشمے یر مقیم لوگوں کے کام آئے۔

ل مندامام احد من اس

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaihha

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

امام شافعی نے ''الرسالہ' میں سنوصح کے ساتھ فریعہ بنت مالک کا واقعہ نقل کیا ہے۔ اس کا شوہر قبل ہو گیا، اس نے شوہر کے گھر سے دورال عدت نتقل ہونے کی اجازت چاہی، رسول اکرم کی نے اوّلاً رخصت دے دی گر پر بلاکر فرمایا کہ عدت ختم ہونے تک اپنے شوہر کے مکان میں رہو، حضرت عثمان غنی کے فریعہ بنت مالک نے بیر وایت پیش کی تو انہوں نے قیاس کورک کر کے اسے قبول کرلیا، امام شافعی لکھتے ہیں:

وَعُشَمَانُ فِي إِمَامَتِهٖ وَعِلْمِهٖ يَقْضِى بِخَبَرِ اِمُرَأَةٍ بَيْنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْانْصَارِ. لِي

" د حضرت عثمان المحال المحت اور جلالت علمی کے باوجود مہاجرین وانصار کے جم غفیر میں ہوتے ہوئے ایک عورت کی روایت کے مطابق فیصلہ کرتے ہیں " ۔ (بیان کے جذبہ اتباع سنت کی روش دلیل ہے) جب حضرت عثمان غنی کا محاصرہ کیا گیا تو آپ نے اتمام جمت جب حضرت عثمان غنی کے کا محاصرہ کیا گیا تو آپ نے اتمام جمت کے طور پرارادہ قبل کرنے والوں کے سامنے جوتقریر کی ،اس میں بھی صدیث رسول علیہ الصلؤة والسلام سے استدلال کرتے ہوئے فرمایا:

سَمِعَتُ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللَّهُ الْمُلْمُلِمُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ا الرسالہ (للشافق) صمهم-

وَلَا تَمَنَّيُتُ اَنَّ لِى بِدِينِى بَدَلا مُنَدُ هَدَانِى اللَّهُ وَلا قَتَلُتُ نَفُساً فَلِمَ تَقْتُلُونَنِى لِ

''میں نے رسول اکرم وہا سے سنا ہے کہ مسلمان کا خون تین صورتوں کے سوا بہانا درست نہیں ،اسلام لانے کے بعد کفر کرے ،شادی شدہ ہونے کے باوجودزنا کرے ،کسی کوناحق قبل کرے فدا کی فتم میں نے تو نہ جاہلیت میں بدکاری کی ہے نہ اسلام میں ، نہ ہی بھی میرے دل میں بیہ تمنا پیدا ہوئی کہ اسلام کے بدلے میں کوئی اور دین اختیار کروں اور نہ ہی میں نے بھی کیوں قبل کرتے ہو؟''۔

دورانِ محاصرہ نہ تو آپاڑائی پرآمادہ ہوئے اور نہ ہی باغیوں کے مطالبے پرخلافت سے دستبردار ہونا قبول کیا، اس کی وجہ بھی در حقیقت اتباع صدیث تھی، آپ افتدار کے شائق نہ تھے گرآپ نے ارشادِ نبوی کی تغییل میں خلافت جھوڑنا پیند نہیں کیا، صاحب اسد الغابہ نے اپنی سند کے ساتھ روایت کیا ہے:

أَنَّ النَّبِى صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ يَا عُثْمَانُ إِنَّهُ لَعَلَّ اللَّهُ يَعُمِّ اللَّهُ يَعُمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ يَا عُثْمَانُ إِنَّهُ لَعُلَّ اللَّهُ يَعُمِّ كَا عَلَى خَلْعِهِ فَلا تَخْلَعُهُ لَهُمْ. عَ يَقْمِصُكَ قَمِيصًا فَإِنْ اَرَادُوكَ عَلَى خَلْعِهِ فَلا تَخْلَعُهُ لَهُمْ. عَ يَقْمِصُكُ قَمِيصًا فَإِنْ اَرَادُوكَ عَلَى خَلْعِهِ فَلا تَخْلَعُهُ لَهُمْ. عَ يَقْمِصُكُ قَمِيصًا فَإِنْ اَرَادُوكَ عَلَى خَلْعِهِ فَلا تَخْلَعُهُ لَهُمْ. عَ مَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا عَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا عَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَا عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ا

ل سنن نسائی ، ج۲: ص ۱۳۹ \_ ساسدالغاب فی معرفة احال العجلبة ، ج۳ : ص ۲۸۳\_

جب آپ سے کہا گیا کہ باغیوں سے قال کریں تو آپ نے . جواب دیا:

إِنَّ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَهِدَ إِلَّى عَهُدًا وَانَا صَابِرٌ نَفُسِى عَلَيْهِ لِ

''رسول اکرم ﷺنے مجھ سے ایک عہدلیا ہے، میں اس پر مبرکتے بیٹھا ہوں''۔

بیاس پیکراتاع کا جذبہ سلیم ورضاتھا کدار شادِنبوی کی تمیل میں اپنی جان دے دی مرکسی سے قال کرنا پہند ہیں کیا۔ (رضی اللہ عندوارضاہ)

ان لوگوں کے بارے میں بیکہنا کہ وہ سنن نبوبیکو بدل دیا کرتے تھے حقائق سے بغاوت نہیں تو اور کیا ہے؟۔

مولاعلی رہے کا اہل مصر کے نام پیغام

اب آ ہے حضرت مولاعلی کے دور پر ہلکی ی نظر ڈالیں ، یہاں پر
سیرت و مرتضوی کا تفصیلی جائزہ تو پیش نہیں کیا جاسکتا، عہد مرتضوی کی چند
جھلکیاں پیش کی جاتی ہیں جن سے سنت کی اہمیت ٹابت ہوتی ہے:

ا-حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ نے جب قیس بن سعد بن عبادہ

كومعركا كورنر بناكر بعيجا تؤاينا بيغام دينة بوئة فرمايا كداست اللمعر

ل الاستيعاب في معرفة الاصحاب، جسم: ١٠١٠-

کے جمع میں پڑھ کرسنا دینا، اس پیغام میں حمد و شاکے بعد بعثت رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام کے مقاصد کا ذکر تھا اور پھر شیخین کے فضائل ومنا قب کا بیان تھا، چنانچے فرمایا:

فُمُ إِنَّ الْـمُوْمِنِيُنَ اسُتَخَلَفُوا بِهِ اَمِيْرَيْنَ صَالِحَيْنِ عَمَلاً بِالْكِتَابِ وَالسَّنَّةِ وَاَحْسَنَا السِّيْرَةَ وَلَمْ يَعُدُوا السَّنَّةِ. ل

ی مسلمانوں نے حضور اللے کے بعد کے بعدد گرے دوامیر مقرر کے جوم الے سے کا بعد کے بعد دیگرے دوامیر مقرر کے جوم ال کئے جوم الح سے کتاب وسنت کے عامل سے ان کی سیرت نہایت عمدہ تھی ، انہوں نے سنت نبویہ سے تجاوز نہ کیا''۔

اس میں جہاں شیخین کی فضیلت کا بیان ہے وہاں سنت کی اہمیت کا جہت کا پہا ہے کہ کتاب اللہ کے ساتھ اس پڑمل کرنا بھی ضروری ہے اور کسی کے کہا کہ کتاب اللہ کے ساتھ اس پڑمل کرنا بھی ضروری ہے اور کسی کے کمال کا معیار ریہ ہے کہ وہ سنت نبویہ سے سرموانح اف نہ کرے اس کے بعد این بیعت اور سریرا وِ مملکت کی ذمہ دار یوں کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا:

اَلاَ وَإِنَّ لَكُمُ عَلَيْنَا الْعَمَلَ بِكِتَابِ اللَّهِ وَسُنَّةِ رَسُولِ اللَّهِ صَـلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَـنَّمَ وَالْقِيَامَ عَلَيْكُمُ بِحَقِّهِ وَالتَّنْفِيْذَ لِسُنَّتِهِ وَالنَّصْحَ لَكُمُ بِالْغَيْبِ. ٢

"جارے اوپر بحثیت سر براہ مملکت بید فرمد داری عاکد ہوتی ہے کہ کتاب اللہ کو قائم رکھنا،
کتاب اللہ اور سنت رسول اکرم فیلی پڑل پیرا ہوں احکام کتاب اللہ کو قائم رکھنا،
ایاری طبری، جو میں مرید بیناری طبری، جو میں مرید شرح نی ابلانة (این انی الحدید) ۲۳۳۲۔

208

سنت بور کونافذکرنااور پیٹے پیچےسب کی خیرخوائی کرنا بھی ہمارافرض ہے'۔

۲-اس کے بعد آپ اس تاریخی معاہدہ پرغور کریں جو حضرت سیدناعلی ہے اور حضرت معاوید ہے کے درمیان طے پایا تھااس میں بھی تمام متنازعدامور کے تصفیہ کیلئے کتاب وسنت کی طرف رجوع کرنے کا عہدموجود ہے، وہ معاہدہ یہ ہے:

هذا مَا تَقَاصَى عَلَيْهِ عَلِى ابْنُ آبِى طَالِبٍ وَمَعَاوِيَةُ بُنُ آبِى طَالِبٍ وَمَعَاوِيَةُ بُنُ آبِى سُفْيَانَ قَاصَى عَلِى عَلَى اَهُلِ الْكُوفَةِ وَمَنُ مَعَهُمْ مِنُ شِيْعَتِهِمْ مِنَ الْمُوفَةِ وَمَنُ مَعَهُمْ مِنُ شِيْعَتِهِمْ مِنَ الْمُوفَةِ وَمَنُ مَعَهُمْ مِنُ شِيْعَتِهِمْ مِنَ الْمُوفِينَ إِنَّمَا نَنْزِلُ عِنْدَ حُكْمِ اللهِ عَلَىٰ وَكِتَابِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ بَيْنَنَا عَيُرُهُ وَإِنَّ كِتَابَ اللهِ عَلَىٰ بَيْنَنَا مِنُ فَاتِحَتِهِ إِلَى وَلاَيَحِتِهِ إِلَى خَاتِمَتِهِ مُنَاعَيْهُ مُؤمِنَ مَاأَحُيَا وَنُعِينَ مَاأَمَاتَ فَمَا وَجَدَ الْحَكَمَانِ فِي خَاتِمَتِهِ اللهِ عَلَىٰ وَهُمَا ابْوُمُوسَى الْاَشْعَرِي عَبُدُاللّهِ بُنُ قَيْسٍ كِتَابِ اللهِ عَلَىٰ وَهُمَا ابْوُمُوسَى الْاَشْعَرِي عَبُدُاللّهِ بَنُ قَيْسٍ كِتَابِ اللهِ عَلَىٰ وَهُمَا ابْوُمُوسَى الْاَشْعَرِي عَبُدُاللّهِ بَنُ قَيْسٍ وَعَالَمُ يَجِدَا فِى كِتَابِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ الْمُقَرِقَةِ لَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ المُعْلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْلَىٰ المُعَامِعُهُ عَيْدُ الْمُعَلِي اللهُ الْمُعَلِى اللهُ اله

یہ وہ معاہدہ ہے جس پر حضرت علی ﷺ الل کوفہ ودیگر تبعین کی طرف سے متفقہ فیصلہ سے اور حضرت معاویہ ظافتہ ہم کا باللہ اللہ کے حکم کوتنگیم کرتے ہیں ،اس کے سواد نیا کی کوئی طاقت ہمیں جمع نہیں کرسکتی اللہ کی کہ اس شروع سے آخر کک ہمارے پاس طاقت ہمیں جمع نہیں کرسکتی اللہ کی کہ اب شروع سے آخر کک ہمارے پاس کے تاریخ طبری، جمع نہیں کرسکتی اللہ کی کہ اب شروع سے آخر کک ہمارے پاس کے تاریخ طبری، جمع نہیں کرسکتی اللہ کی کہ اب شروع سے آخر کک ہمارے پاس کے تاریخ طبری، جمع نہیں کرسکتی اللہ کی کہ جمل اللہ کی کہ اب شروع سے آخر کی ہمارے باس کے تاریخ طبری، جمع نہیں کرسکتی اللہ کی کہ اب شروع سے آخر کی ہمارے باس کے تاریخ طبری، جمع نہیں کرسکتی اللہ کی کہ اب شروع سے آخر کی ہمارے باس کے تاریخ طبری، جمع نہیں کرسکتی اللہ کی کہ انہ کی دور کے دور کی انہاں خلاوں انہاں کا تاریخ طبری، جمع نہیں کرسکتی اللہ کی کہ انہاں کے دور کی دور کی کہ انہاں خلاوں انہاں کی دور کی دور

موجود ہے ہم اس امر کا احیاء کریں گے جس کا کتاب اللہ نے احیاء کیا اور
اس چیز کوفتا کریں گے جسے کتاب اللہ نے مٹاویا ، ہمارے دونوں ظلموں
ابومویٰ اشعری ﷺ اور عمرو بن عاص ﷺ کے لئے ضروری ہے کہ وہ کتاب
اللہ کے مطابق فیصلہ کریں اور کتاب اللہ عیں مسئلے کاحل نہ ملے تو پھر سنت
کی طرف رجوع کریں جوعدل وانصاف پر بنی ہے اور تفریق کوختم کر کے
وحدت کوقائم رکھنے والی ہے۔

جولوگ بیر کہتے ہیں کہ اسلامی آئین ودستورسازی کیلئے کتاب اللہ
کافی ہے سنت کی ضرورت نہیں ، انہیں چاہیے کہ وہ خلفاءِ راشدین کی ان
تاریخی تحریروں کا جائزہ لیں ، بید صفرات ہم سب سے زیادہ کتاب اللہ کو
سمجھنے والے تھے لیکن کتاب اللہ کے ساتھ ساتھ سنت رسول کا ذکر بھی
فرماتے ان کے نزد یک سنت ، وحدت وامت کو برقر ارر کھنے والی چیز ہے
نہ کہ موجب تفرقہ وائتشار۔

حقیقت توبیہ کے جس طرح رسالت پرایمان کے بغیر محض توحید کو سند میں میں میں میں میں میں است برایمان کے بغیر محض توحید کو سند مسلم کے بغیر صول اللہ اللہ اللہ کا مسلم کے بغیر صرف کتاب سے ہدا بہت حاصل نہیں ہوسکتی۔

حضرت علی منظید اورروایت حدیث میں احتیاط حضرت علی بن ابی طالب کے دل میں حدیث رسول علیہ السلام کا

انتائى احرّام تماآپ فرماياكرتے تے:

لَآنُ اَنِح رَّمِنَ السَّمَآءِ اَحَبُ اِلَّى مِنُ اَنُ اَكُذِبَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَلَّمَ لِ

"میرے لئے آسان سے زمین پرگرجانا زیادہ محبوب ہے بجائے اس کے کہ رسول اکرم ﷺ کیلز ف غلط بات منسوب کروں'۔

آپ دوسروں سے روایت لینے میں بھی بہت احتیاط فرماتے تھے چنانچہ آپ ارشاد فرماتے ہیں:

كُنْتُ إِذَا سَمِعْتُ مِنُ رَّمُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَدِيْثًا نَفَعَنِى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَدِيْثًا نَفَعَنِى اللهُ بِمَا شَآءَ اَنْ يَنْفَعَنِى مِنْهُ وَكَانَ إِذَا حَدَّثَنِى غَيْرُهُ السُتَحُلَفُتُهُ فَإِذَا حَلَفَ صَدَقْتُهُ. لِ

ہوں اور وہ روایات بیان نہ کروجن کووہ منکر جاننے ہول'۔ اس اصول کو سامنے رکھ کر حضرات محدثین نے معروف ومنکر کی اصطلاحات قائم کی تھیں۔

## حضرت على اورتمسك بالسنة

حفرت علی بن ابی طالب کے کتاب اللہ کے ساتھ ساتھ سنت رسول الطیع ہے جی استدلال پیش کیا کرتے تھے چنانچہ جب خوارج نے آپ پر اعتراض کیا کہ آپ نے حضرت امیر معاویہ کے ساتھ نزائ معاملات کو طرف نے کے لئے تھیم (تھم بنانا) کیوں قبول کی تو آپ نے جوابا قرآن وسنت دونوں سے دلیل پیش کی ،آپ نے فرمایا کر آن میں تھم ہوابا قرآن وسنت دونوں سے دلیل پیش کی ،آپ نے فرمایا کر آن میں تھم ہوابا قرآن وسنت دونوں کے الل قرابت میں سے دو تھم بنائے جائیں جو مصالحت کرائیں جب اس قدر محدود گریلو معاطے کیلئے تھیم جائز ہے قو مسلمانوں کے دوبوے گروہوں کے اختلافات معاطے کیلئے تھیم جائز ہے قو مسلمانوں کے دوبوے گروہوں کے اختلافات کو ختم کرنے کے لئے تھیم کیوں جائز ہیں؟۔

آپ نے اس پر اکتفاء نہیں کیا بلکہ سنت سے بھی دلیل پیش کی،
آپ نے فر مایار سول پاک رہے گئے کی ذات ہمارے لئے اسور حسنہ ہے، آپ
نے تو کفار سے بھی حدید بیرے مقام پرسلح کر لی تھی، اگر میں نے مسلمانوں

ل مندامام احمد جابس ۱۱۵ البدار والنهار مندامام

سے کے کرنی ہے تو اسمیں کیامضا کقدہے؟ لے

برصغیر کے عظیم محدث شاہ عبدالعزیز دہلوی نے اپنی تفسیر میں لکھا ہے کہ جب حضرت علی عظیہ نے حضرت ابن عباس کوخوارج کے ساتھ مناظرہ کے دینے بھیجا تو انہیں تا کیدفر مائی:

عَلَیْکَ بِالسَّنَّةِ فَاِنَّ الْقُرُانَ ذُوُو ُجُوُهِ لِ ''سنت کولازم پکڑنااس لئے کہرآن تو کئی وجوہ کامحمل ہے'۔(ان وجو وِمحملہ میں سے معنٰی مرادی کی تعیین سنت ہی سے ہوسکتی ہے)

غرضیکہ حضرات خلفاءِ راشدین نے کتاب کے ساتھ سنت کوشری اور آئی ہے۔ کتاب کے ساتھ سنت کوشری اور آئی ہے۔ آئی جست قرار دیا اور چھوٹے مسائل سے لے کرا ہم ملکی معاملات تک سب میں کتاب کے ساتھ ساتھ سنت سے بھی تمسک کیا ہے۔

## اقسام سنت اوران كاشرعي مقام

مئرین سنت احادیث کی اہمیت گھٹانے کیلئے کہہ دیتے ہیں کہ روایت کی صرف ایک فتم (متواتر) ہی بقینی ہوسکتی تھی اور چونکہ ایسی کوئی حدیث ہیں بلکہ ساری اخبار آحاد ہیں جوسرف ظن کا فائدہ دیتی ہیں اس لئے احادیث وسنن کے تمام ذخائر نا قابل اعتماد ہیں۔ ہم انشاء اللہ آنے والی بحث میں علمائے اصول کی تحقیقات کی روشنی میں سنت کے مختلف اقسام اور استمار فی العزیز ، جا ایماری المیں ا

ان کا شرعی مقام بیان کریں گے اور اس باہے میں منکرین حدیث کے شبہات کاعلمی جواب بھی تحریر کریں گے۔ شبہات کاعلمی جواب بھی تحریر کریں گے۔

سنت كي تقتيم

سنت ِمند (جس کی پوری سند بیان کی گئی ہو) کی تین قشمیں ہیں ،خبر متواتر ،خبر مشہور ،خبر واحد۔

خبرمتواتر

علائے اصول نے خبر متواتر کی ریتر بف کی ہے:

مَ ايَكُونُ رُوَاتُهُ فِي كُلِّ عَهْدٍ قَوْمًا لَايُحَطَّى عَدَدُهُمْ وَلَا

يُمُكِنُ تُواطُوهُمْ عَلَى الْكِذُبِ لِكُثْرَتِهِمْ وَعَدَالَتِهِمْ وَتَبَايُنِ آمَا كِنِهِمْ لِ

"مروه حديث متواتر ہے جس كو ہرز مانے ميں اليى قوم نے روايت

كيا جوكه جن كاحجوث برمتفق جوناءان كى كثرت تعداداورامانت وعدالت

اوران کے مختلف علاقول سے تعلق رکھنے کے باعث ناممکن ہو'۔

بید بدیمی امرے کہ جس روایت کوبیان کرنے والے ایسے بے شار
پاکہازافراد موں جن کی صدافت وعدالت مسلم موتو ایسی روایت بقیناً علم بینی کا
فاکدہ دے گی اور کوئی ذی ہوش آ دمی اس کی قطعیت سے انکار نہیں کرےگا۔

علامه فخرالاسلام بزدوی (م۸۲م) فرماتے ہیں:

لے توقیح من ۲۲ مس ۲۲۳ الحسامی (بحث السنة) من ۲۷ ۔ اصول بردوی من ۱۵۰

وَهِلْذَا الْقِسُمُ يُوْجِبُ عِلْمَ الْيَقِيْنِ بِمَنْزِلَةِ الْعَيَانِ عِلْمًا فَيَوْمُ الْيَقِيْنِ بِمَنْزِلَةِ الْعَيَانِ عِلْمًا ضَرُوْدِيًّا لِ "خَرِمْ وَالرَّعْلَمُ يَنْ كَافَا كُده وَيَى جَاسِ سَالِياعُلَم بِدِيمَ حَاصَلَ مُوتِي جَاسِ سَالِياعُلَم بِدِيمَ حَاصَلَ مُوتَا بِ جَوْبَمُ وَلِدِمُونُ \_ مَنْ اللّهُ مَا يَدِمُونُ \_ مُوتا بِ جَوْبَمُ وَلِدِمُونُ \_ مَنْ اللّهُ مَا يَدِمُونُ \_ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا يَدِمُونُ \_ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا لَهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُل

### خبرمتواتر كاوجود

یہ کہنا قطعاً درست نہیں کہ خبر متواتر کا سرے سے وجود ہی نہیں اہل نظر بخوبی جانتے ہیں کہ حدیث میں اس کا بہت برا اذخیرہ پایا جاتا ہے چنانچہ پانچ نماز وں کی فرضیت، تعدا در کعات، شرح زکو قاورا سفتم کے بہت سے امور ہیں جوتواتر سے تابت ہیں۔ سے امور ہیں جوتواتر سے تابت ہیں۔ سے

جولوگ بیہ کہتے ہیں کہ شروطِ تواتر کی حامل حدیث ہیں ملتی انہوں
نے تذہر سے کا منہیں لیا احادیث کی تمام مشہور کتا ہیں جن کے متعلق
ہمیں پوراوٹو ت ہے کہ ان کی نسبت ان کے مصنفین کی طرف بقینی ہے
جب ان میں متفقہ طور پرایک حدیث مرقوم ہواور ہرایک کا سلسلہ سند بھی
جدا ہوتو الی حدیث بلا شبطم بقینی کا فائدہ دے گی کیونکہ تمام انمہ حدیث
کا ایک جھوٹی روایت پرمتفق ہونا قطعا محال ہے الی احادیث کتب
حدیث میں بکثر ت موجود ہیں، چنانچہ مشہور محدث حافظ ابن جم عسقلانی
مدیث میں بکثر ت موجود ہیں، چنانچہ مشہور محدث حافظ ابن جم عسقلانی

ع الحساى بم ٢٧-

ا اصول بزدوی من ۱۵۰\_

وَمِنُ اَحُسَنِ مَا يُقَرَّرُ بِهِ كُونُ الْمُتَواتِرِ مَوْجُودًا وُجُودَ كَثُرَةٍ فِى الْآحَادِيُثِ اَنَّ الْكُتُبَ الْمَشْهُورَةَ الْمُتَدَاوَلَةَ بِايُدِى كَثُرَةٍ فِى الْآحَادِيثِ اَنَّ الْكُتُبَ الْمَشْهُورَةَ الْمُتَدَاوَلَةَ بِايُدِى اَهُ لِ الْعِلْمِ شَرُقًا وَعَرُبًا الْمَقْطُوعَ عَلَّهُمْ بِصِحَةِ نِسْبَتِهَا إلى الْعِلْمِ شَرُقًا وَعَرُبًا الْمَقْطُوعَ عَلَّهُمْ بِصِحَةِ نِسْبَتِهَا إلى مُصَنِّفِيهُا إِذَا الْحَتَ مَعَتُ عَلَى إِحُرَاجٍ حَدِيثٍ وَتَعَدَّدَتُ طُرُقَة مَعَدُدًا تَحِيلُ الْعَادَةُ تَوَاطُؤهُمْ عَلَى الْحِدُبِ إلى الْحِدِ الشُّرُوطِ تَعَدُدًا تَحِيلُ الْعَادَةُ تَوَاطُؤهُمْ عَلَى الْحِدُبِ إلى الْحِدِ الشُّرُوطِ الشُّرُوطِ الْمُشَاوَدَةِ كَثِيلُ الْعَادَةُ الْحَدِيدِ اللَّي قَائِلِهِ وَمِثْلُ ذَلِكَ فِى الْكُتُبِ الْمَشْهُورَةِ كَثِيرٌ لَى الْمَشْهُورَةِ كَثِيرٌ لِلْ

"حدیث متواتر کے کثرت کے ساتھ موجود ہونے کی عمدہ تقریب ہے کہ وہ کتب مشہورہ جوشرقا غربا الل علم کے ہاتھوں میں موجود ہیں اور جن کی نسبت ان کے مصنفین کی طرف بالکل قطعی ہے جب ان کتابوں میں ایک روایت مختلف طرق واسانید کے ساتھ مروی ہوتو عادۃ ان محدثین کا جموث پرا تفاق محال سمجھا جائے گا اور شروط تو اتر کے پائے جانے کی بنا پراس سے علم بین حاصل ہوگا کتب مشہورہ میں اس کی مثالیں کثرت سے ملتی ہیں"۔

تواتر کے اقسام نفس تواتر کی جارشمیں ہیں: ا-تواتر اسناد

لِ شرح نخبة الفكر بم ٢٣\_

۲-تواتر طبقه ۳-تواتر تعامل ۴-تواتر معنوی

ا-تواتر اسنا دکا وہی مفہوم ہے جو خبر متواتر کی تعریف میں بیان ہو چکا ہے بینی وہ حدیث جس کواول سند سے آخر سند تک اتنی بڑی جماعت نے روایت کیا ہوجن کا جھوٹ پر متفق ہونا محال ہواس کی مثال دیتے ہوئے حافظ ابن صلاح لکھتے ہیں:

حَدِيْتُ مَنُ كَذَبَ عَلَى مُتَعَمِّدًا فَلَيَتَبَوَّا مَقْعَدَهُ مِنَ النَّا وَلَيْ النَّا اللَّهُ عَنَهُمُ الْعَدَدُ الرَّاهُ مِثَالاً لِذَلِكَ فَإِنَّهُ نَقَلَهُ مِنَ الصَّحَابَةِ رَضِى اللَّهُ عَنَهُمُ الْعَدَدُ الْبَحِمُ وَهُ وَ فِى الصَّحِيْحَيْنِ مَرُوِى عَنِ جَمَاعَةٍ مِنْهُمُ وَذَكَرَ اَبُو اللَّهِ الْبَحْرِ الْبَزَّارُ الْحَافِظُ الْجَلِيلُ فِى سَندِهِ اَنَّهُ رَوَاهُ عَنُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَحُو مِنُ ارْبَعِيْنَ رَجُلًا مِنَ الصَّحَابَةِ وَذَكَرَ مَعُلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَحُو مِنُ ارْبَعِيْنَ رَجُلًا مِنَ الصَّحَابَةِ وَذَكَرَ مَعُلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَحُو مِنُ ارْبَعِيْنَ رَجُلًا مِنَ الصَّحَابَةِ وَذَكَرَ بَعُصُ الْحُفَقَاظِ اللَّهُ وَلَا أَنَهُ رَوَاهُ عَنْهُ إِثْنَانِ سِتُونَ نَفُساً مِنَ الصَّحَابَةِ وَفَكَرَ بَعُصُ الْحُفَقَاظِ اللَّهُ وَاللَّهُ الْمَشْهُودُ لَهُمُ بِالْجَنَّةِ . ل

'' بیرهدیث کہ جس نے وجھ پرعمدا جھوٹ بولا اس نے اپناٹھ کا ناجہنم میں بنالیا'' متواتر کی مثال بن سکتی ہے اسے صحابہ سے تعدادِ کثیر نے روایت کیا ہے اور حیجین میں بھی ایک جماعت سے مروی ہے، ابو بکر بزار جو بڑے

ل مقدمه ابن ملاح بم ۲۲۲۳ ..

/https://ataunnabiliblogspot.com/ جليل القدر ها فظ الحديث بين، البينة مند من ذكر كرية بين كه است رسول اكرم الله المستقريباً جاليس صحابه نے روايت كيا ہے بعض حفاظ نے باسٹھ صحابه کانام لیاہے جن میں عشرہ مبشرہ بھی داخل ہیں'۔ علامه حى الدين نووى نے شرح مسلم ميں لکھاہے: قَالَ بَعْضُهُمْ رَوَاهُ مِأْتَانِ مِنَ الصَّحَابَةِ. لِ " بعض صحابه كا قول هے كماسے تقريباً دوسو صحابہ نے روايت كيا ہے'۔ ٢- تواتر طبقه جسے عہدر سالت سے اب تک طبقة م بعد طبقة تواتر حاصل ہوہ صرف ایک خاص سلسلہء سندا صطلاحی انداز میں نہ ہوبلکہ شرقاغر با اس کی شہرت اورتواتر ثابت ہوجیبا کہ قرآنِ پاک کا تواتر ہے،ا ہے مسلم غیرمسلم سب کے نز دیک شہرت حاصل ہے اس کا ہر طبقے میں تواتر اس قدر مشہورہے کہ کوئی خاص سلسلہ سند پیش کرنے کی ضرورت ہی پیش نہیں آتی۔ ٣- تواترِ تعامل، جسے تواترِ توارث بھی کہہ سکتے ہیں، سی عمل پرعہد رسالت ميداب تك جماعت كثيره كاتواتر جلاآ تامواور عادة ان كاغلط بات برمتفق مونا محال نظرا ئے جیبا کہ نماز مجھانہ کا تو اتر ہے۔ اس طرح وضو سے يهليمسواك كامسئله بيمسواك اكرجيسنت بيمكراس كىسنت كااعتفا دركهنا فرض ہے اس کئے کہ بیتواتر عمل سے ثابت ہے علماء نے کہا ہے حدیث كاوَصِية لِـــوارث (وارث كن من وصيت نبيس موسكت) كوجمي تواتر ا نووى شرح مجيم مسلم بس ٨-

تعامل حاصل ہے کیونکہ اس پڑمل انہائی ظہور کو پیٹی چکا ہے۔ اولیاء صالحین کی زیارت کے مقصد سے سفر کرنا بھی اس ضمن میں داخل ہے کیونکہ ہر دور میں اس برجماعت کثیرہ کاعمل رہا ہے۔

۳- تواتر معنوی ، جے تواتر قدر مشترک بھی کہد سکتے ہیں۔اس کا مفہوم یہ ہے کہ مختلف اخبار آحاد کے ملانے سے ایک ایسی قدر مشترک حاصل ہوجودرجہ ء تواتر کو پہنچ جائے۔

علامہ نورالدین حاشیہ عقدمہ ابن صلاح میں اس کی توشیح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

وَمُتَوَاتِرٌ مُعُنَوِى وَهُوَ آنُ يَّنُقُلَ جَمَاعَةٌ يَّسُتَحِيلُ ثُوَاطُوُهُمْ عَلَى الْكِذُبِ وَقَائِعَ مُخْتَلِفَةٌ تَشُتَرِكُ فِى اَمُرِمُّعَيْنٍ فَيَكُونُ هَٰذَا الْاَمُرُ مُتَوَاتِرًا لِ

"متواتر معنوی وہ ہے جسے ایک الی جماعت نقل کرے جن کا حجوب پرمتفق ہونا عادہ محال ہو،روایت کردہ واقعات مختلف ہوں کیکن ان حجوب پرمتفق ہونا عادہ محال ہو جوامرمتواتر ہو"۔
سے قدرِمشترک حاصل ہو جوامرمتواتر ہو"۔

جیبا کہ عاتم کی سخادت کے واقعات ہیں جوروایات آحاد ہیں البت ن سے جودِ عاتم کا معنی عاصل ہوتا ہے، وہ متواتر ہے، حضور رحمت و و عالم علی عالم علی متواتر قامعنی ہیں۔

ا عاشيه مقدمه ابن ملاح بم ٢٢٧٠\_

متواتر کے بعد خبر مشہور کی تشریح پیش کی جاتی ہے۔ خبر مشہور

امَ خُرَالاسلام برُدوى خَرِمَشهورى تَعْريف كرتے ہوئے فرماتے ہیں:

اَلْمَشُهُورُ مَاكَانَ مِنَ الْاَحَادِ فِى الْاَصُلِ ثُمَّ الْتَشَرَ فَصَارَ

يَنْ قُلُهُ قُومٌ لَا يُتَوَهَّمُ تُواطُونُهُمْ عَلَى الْكِذُبِ وَهُمُ الْقَرُنُ الثَّانِيُ

يَنْ قُلُهُ قَوْمٌ لَا يُتَوَهَّمُ تُواطُونُهُمْ عَلَى الْكِذُبِ وَهُمُ الْقَرُنُ الثَّانِيُ

بَعْدَ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَمَنْ بَعُدَهُمْ لَ

" حدیث مشہور وہ ہے جواصل میں اخبار آ حاد سے ہو بعد میں اس کی شہرت ہوگئی ہواور اسے صحابہ کے بعد قرن ٹانی اور بعد کے لوگوں نے اس قدر کشرت سے روایت کیا ہوجن کا جموث پر متفق ہونا محال ہو'۔

محویا طبقه محابہ میں تو وہ خبر واحد ہے اور بعد میں وہ متواتر کی شکل اختیار کرلیتی ہے اس بنا پراسے متواتر سے کم درجہ دیا جاتا ہے ، فخر الاسلام نے عیسی بن ابان سے نقل کیا ہے کہ اس کا منکر کمراہ ہے ، کا فرنہیں ، سے بیلم یقین کا فائدہ نہیں دیتی بلکہ اس سے ملم طمانیت سے حاصل ہوتا ہے۔

علامہ تفتاز انی طمانیت کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اس سے مرادعلم ظنی کا قرائن سے قریب یہ یقین ہوجاتا ہے، معظمانیت سے نفس کوسکون حاصل ہوتا ہے اور شبہات کا از الہ ہوجاتا ہے تا ہم میلم یقین نہیں

لے اصول پردوی م 101 سے ایستام 101 سے ایستام 101 سے موسی م 177

كبلاتا \_علائے اصول فرماتے ہيں كه خبرمشہور سے كتاب الله كے تكم ير زیادتی ہوسکتی ہے جسے اصطلاحی طور بربھی سننے کہدسکتے ہیں مثلا قرآن سے وضومیں یا وں کا دھونا ٹابت ہے، حدیث مشہور سے موزوں برسے کرنا ٹابت ہے اور وہ ٹابت العمل نے السی طرح قرآن سے زانی کیلئے سوکوڑوں کی سزا ثابت ہے،احادیث مشہورہ سے رجم کا تھم ثابت ہوتا ہے کے وغیرہ۔ خبرمشہور کے بعدخبر واحد کی بحث شروع کی جاتی ہے، چونکہ خبر واحد کی جیت متناز عد فیہ ہے اس لئے اس پر تفصیلی گفتگو کی جائے گی۔ خبرواحد كي فضيلي بحث ہم اس بحث کو چند حصول میں تقلیم کریں گے: ا-خبروا حدكامفهوم اورحكم ۲-خبروا حد کے مقبول ہونے کے شرائط سو-خبرواحد کے واجب الا نیاع ہونے کے دلاکل ہم۔ظن کی لغوی واصطلاحی تحقیق

خبرواحدكامفهوم

کے حضرات نے خبر واحد کو عام سنت کے مقابلے میں ایک استثنائی صورت قرار دے کر اس کی اہمیت کم کرنے کی کوشش کی ہے اور پھر اکا بر الحای میں ۔۔ کا اصول بزدوی میں ۱۵۱۔

احناف کوبھی اس غلط تصور میں اپنے ساتھ ملانے کی کوشش کی ہے ہم مناسب سبجھتے ہیں کہ علاء اصول کے نزد کی خبر واحد کا جوسید ھاسا دہ مفہوم ہے اسے واضح کر دیا جائے ،امام فخر الاسلام بزدوی فرماتے ہیں:

هُ وَ كُلُّ خَبُرٍ يَرُوِيُهِ الْوَاحِد آوِالْاِثْنَانِ فَصَاعِدًا لَاعِبُرَةَ لِلْعَدَدِ فِيُهِ بَعُدَ اَنْ يَكُونَ دُونَ الْمَشْهُورِ وَالْمُتَوَاتِرِ وَهٰذَا يُوْجِبُ الْعَمَلَ وَلَايُوْجِبُ الْعِلْمَ يَقِينًا غِنْدَنَا. لِ

''ہروہ خبر جے ایک یا دویا اس سے زائد راوی روایت کریں جو مشہور اور متواتر ہے کم درجے کے ہوں، اس سے عمل واجب ہوتا ہے، مارے نزدیک علم یقینی حاصل نہیں ہوتا''۔

لینی خبر واحد کے راوی مشہور اور متواتر سے کم ہوتے ہیں بیروا جب العمل ہے بشرطیکہ شرا نظموجو دہوں۔

خبرواحدك واجب الانتاع مون كثراكط

علائے کرام نے خبر واحد کے واجب الا تباع ہونے کے لئے حسب و بل آٹھ شرطیں مقرر کی ہیں جن پرغور کرنے کے بعد عقل سلیم کور و و خبیں آٹھ شرطیں مقرر کی ہیں جن پرغور کرنے کے بعد عقل سلیم کور و و خبیں رہتا کہ خبر واحد پرضر ورعمل کرنا جا ہیے۔ان آٹھ شرا نظ میں سے جا رکا متن حدیث سے راوی میں عقل ، عدالت ، تعلق راوی میں عقل ، عدالت ، اصول بردوی میں اور جا رکا متن حدیث سے راوی میں عقل ، عدالت ، اصول بردوی میں اور جا رکا متن حدیث سے راوی میں عقل ، عدالت ،

اسلام اورضبط كابإياجا تاضروري ب-ل

متن مدیث کیلئے بھی میچارشرا نظضروری ہیں۔

ا- آلایک فرق مُخَالِفًا لِلْکِتَابِ. کتاب الله کے خلاف نہ ہو، اگر کوئی الیک خبر واحد ہو جو کسی آیت کے خلاف ہوتو دیکھیں گے، کی طرح تطبیق ممکن ہے یا نہ؟ اگر تطبیق ہوتو تطبیق دیں گے ورنہ خبر واحد بالا تفاق متر وک اور نا قابل عمل ہوگی۔

۲- ایک و مُخالِفًا لِلسَّنَةِ الْمَشْهُوْرَةِ (خَروا صَرَى خَرَمُ مُهُور و مِرَوا تَرَكَ فَلا فَ ہواور مِرَوا تَرَخِروا صَرَحَدِيثِ مِوَا تَرْمِعُور و كِفلاف ہواور كَمُ فلاف ہواور كَمُ فلاف ہواور كَمُ فلاف ہواور على اللہ عَلَى مَنْ الله عَلَى مِنْ الله عَلَى مَنْ الله عَلَى الله عَلَى مَنْ الله عَلَى مَنْ الله عَلَى مَنْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى مَنْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى مَنْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى مَنْ الله عَلَى مَنْ الله عَلَى مَنْ الله عَلَى مَنْ الله عَلَى الله عَلَ

احمال میرسی ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فیصلہ شاہد و بین کے ساتھ کیا لیمنی مرکی کے گواہ لئے اور مدعا علیہ سے قتم لی ،اس صورت میں خبر واحد خبر مشہور کے مطابق ہوجاتی ہے ؛ لے وَ اللّٰهُ اَعْلَمُ۔

۳-ان گایکون فی حادِفَد تعُمْ بِهَا الْبَلُوی، تیسری شرط یہ

کر خبر واحدایہ مسائل سے متعلق نہ ہوجن کا وقوع عام ہوتا ہے اور جنہیں
عموماً ہرخص جانتا ہے، اگر خبر واحد میں ایسا تھم ہوجس کا تعلق عام لوگوں سے
تھا تو وہ خبر متر وک ہوگی اس لئے کہ عامۃ الناس سے اس کا تعلق ہونا اس امر کا
مقتضی ہے کہ وہ حدیث درجہ شہرت کو پنجی ہوا گرایہ انہیں تو ہم سمجھیں گے کہ
یہ تھم منسوخ ہو چکا ہے اس لئے اس کا جاننا ضروری نہیں سمجھا، یا یہ کہ راوی
کو غلط نہی ہوگی بہی وجہ ہے کہ قرات وغیرہ کے بارے میں اخبار آحاد
قبول نہیں کی جا تیں اس لئے کہ ان کا تعلق جمہور مسلمین سے تھا البذا و ہاں
اخبار متواترہ ہونی جا ہیں۔

الإنحتكاف. چوشى شرط بير بے كەظهوراختلاف كونت اس سے استدلال الإنحتكاف. چوشى شرط بير بے كەظهوراختلاف كونت اس سے استدلال واحتجاح مشروك ند مو چنانچها گركسى وفت صحابه كااس ميں اختلاف مواليكن انہول نے اس روايت كو بطور دليل پيش نه كيا تو اس سے ثابت موگا كه وه عديث واجب الا تباع نہيں ، صحابه كااس سے اغماض اس كے منسوخ مونے مديث واجب الا تباع نہيں ، صحابه كااس سے اغماض اس كے منسوخ مونے لے شرح معانی الآ دار طحادی ، ج۲: من ۱۹ مديد

كى علامت سمجھا جائے گا۔لے

# خبرواحدكاتكم

ظاہر ہے جب حدیث خبر واحد ہونے کی صورت میں ان تمام اوصاف وشرائط کی حامل ہوتو اس کے واجب الا تباع ہونے سے کوئی سلیم العقل انسان انکارنہیں کرسکتا، ان شرائط کے موجود ہونے کی صورت میں جہور علاء کے نزدیک خبر واحد مفید ظن ہوگی نہ کہ مفید یقین، اس پڑمل کرنا ضروری علاء کے نزدیک خبر واحد مفید ظن ہوگی نہ کہ مفید یقین، اس پڑمل کرنا ضروری ہوتا ہے۔

یجب المُعَمَّلُ بِخَبَرِ المُواحِدِ اِجْمَاعًا، علامہ ہوتا ہے، ۔

وخرواحد پڑمل کرنا اجماعا واجب ہوتا ہے، ۔

فخر الاسلام ہزدوی نے ظن کے بجائے عالب الرای کا لفظ استعال کیا ہے جنا نچہ لکھتے ہیں:

فَكَذَٰلِكَ هَٰذَا الْخَبُرُ مِنَ الْعَدُلِ يُفِيدُ عِلْمًا بِغَالِبِ الرَّأْيِ وَذَٰلِكَ كَافٍ لِلْعَمَلِ. ٣ وَذَٰلِكَ كَافٍ لِلْعَمَلِ. ٣ وَذَٰلِكَ كَافٍ لِلْعَمَلِ. ٣ وَذَٰلِكَ كَافٍ لِلْعَمَلِ. ٣ وَذَٰلِكَ كَافًا مُدُه وَ يَنْ جَاوِرُمُلُ وَ اللهُ عَالَى عَالَبِ رَائِكُ كَافًا مُدُه وَ يَنْ جَاوِرُمُلُ وَ اللهُ عَالَ لَهُ وَلَا عَلَمُ اللهُ وَاللّهُ وَالْلّهُ وَاللّهُ وَالل

کے لئے اتناعلم کافی ہے'۔ اکثر حضرات نے علم ظنی کالفظ استعال کیا ہے لیکن یہاں پڑھن کے

الحساى بس كرسبيل الوصول بس ١٥١ يمسلم الثبوت مع الشرح م ١٩٨ اصول يزدوى بس ١٢٨-

معنی وہم و گمان کے ہیں جیبا کہ بعض حضرات کو وہم ہوا ہے، مناسب معلوم ہوتا ہے کہ یہاں لفظ فن کی لغوی واصطلاحی تحقیق بیان کر دی جائے تا کہ کی فتم کا شبہ باقی ندر ہے۔

# لفظظن كي شخفيق

لغت وعرب میں لفظ طن مختلف معانی میں استعال ہوا ہے ،علامہ مرتضلی زبیدی فرماتے ہیں:

وَقَدُ وَرَدَ الطَّنُ فِى الْقُرْانِ مُجْمَلاً عَلَى ارْبَعَةِ اَوُجُهِ بِمَعْنَى النَّهُمَةِ وَبِمَعْنَى الشَّهُ وَبِمَعْنَى النَّهُمَةِ وَبِمَعْنَى النَّهُ مَةِ وَبِمَعْنَى النَّهُ وَحَرَّرَمَحُشُوًا الْبَحِسْبَانِ ثُمَّ ذَكَرَ الْآيَاتِ قَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ وَحَرَّرَمَحُشُوًا الْبَيْضَانِ ثُمَّ ذَكَرَ الْآيَاتِ قَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ وَحَرَّرَمَحُشُوًا الْبَيْضَانِ ثُمَّ اللَّهُ وَحَرَّرَمَ الْطَنَّ لَايُسْتَعْمَلُ بِمَعْنَى الْيَقِينِ وَالْعِلْمِ الْبَيْضَا وَحُرَامَ الْقُلْ لَايُسْتَعْمَلُ بِمَعْنَى الْيَقِينِ وَالْعِلْمِ الْبَيْضَاوِى وَالْعِلْمِ النَّهُ مِنَ الْاَضْدَادِ كَمَا فِى فَيْ الْعَلْمَ الْمُعَلِّ لِمَا اللَّهُ مِنَ الْاَضْدَادِ كَمَا فِى شَرِّح الْفَصِيْح لَى

ال عبارت سے واضح ہوجاتا ہے کہ قرآنِ مجید میں ظن جار معانی میں استعال ہواہے:

ا-یقین ۲-تہمت ۳-شک ۴-وہم وگمان ہرایک مقام پرقرائن کےمطابق معنی مرادلیا جائے گالہٰذا بطور

ا تاج العروس شرح قاموس من ١٤١٧\_

کلیہ، وہم وگمان مراد لینا غلط تھہرا۔مفردات ِقرآنیہ کے ماہرعلامہ راغب اصفہانی فرماتے ہیں:

اَلْظِلْم وَمَثْلَى ضَعُفَت جِدًّا لَمْ يَتَجَاوَزِ التَّوَهُمَ وَمَثَى قَوِى اَوُ الْعِلْمِ وَمَثَى قَوِى اَوُ الْعِلْمِ وَمَثْلَى ضَعُفَتُ جِدًّا لَمْ يَتَجَاوَزِ التَّوَهُمَ وَمَثَى قَوِى اَوُ تَصَوَّرَ الْقَوِيِّ السَّعُمِلَ مَعَ اَنَّ الْمُشَدَّدةِ الْمَفْتُوحَةِ وَانِ تَصَوَّرَ الْقَوِيِّ السَّعُمِلَ مَعَ اَنَّ الْمُشَدَّدةِ الْمَفْتُوحَةِ وَانِ الْمُخَفَّفَةِ وَمَتَى ضَعُفَ استُعْمِلَ اَنَّ اَنِ الْمُخَفَّفَة بِالْمَعُدُومَيُنِ مِنَ الْمُخَفَّفَة بِالْمَعُدُومَيُنِ مِنَ الْمُخَفَّفَة وَمَتَى ضَعُفَ استُعْمِلَ اَنَّ اَنِ الْمُخَفَّفَة بِالْمَعُدُومَيُنِ مِنَ الْمُخَفَّفَة وَمَتَى ضَعُفَ السَّعُمِلَ اَنَّ اَنِ الْمُخَفَّفَة بِالْمَعُدُومَيُنِ مِنَ الْمُخَفَّفَة وَمَتَى الْمُعَدُومَيْنِ مِنَ الْمُخَفَّفَة وَمَتَى اللَّهِ عُلِ اللَّهِ فَمِنَ الْيَقِينِ لَى يَظُنُّونَ انَّهُمُ مُلا قُوا رَبِّهِمُ وَكَذَا يَطُنُونَ انَّهُمُ مُلا قُوا اللَّهِ فَمِنَ الْيَقِينِ لَى

امام اصفہانی کی تحقیق کا حاصل ہے ہے کہ طن وہ ہے جوامارات سے حاصل ہوتا ہے بعض اوقات بیقو کی ہوکر درجہ علم ویقین کو بہتے جاتا ہے اور بعض اوقات میقو کی مورت اختیار کر لیتا ہے اس کے بعد آپ نے ایک قاعدہ بیان کیا ہے کہ اگر طن حقیقۂ قوی ہویا اسے کی مصلحت کی بنا پرقو کی فرض کیا گیا ہوتو وہاں طن کیساتھ اُگ مشددہ یا مخففہ مفقوحہ استعال ہوتا ہے اور اگر طن ضعیف ہوتو اِن مشددہ یا مخففہ کمسورہ استعال کیا جاتا ہے۔ اگر طن ضعیف ہوتو اِن مشددہ یا مخففہ کمسورہ استعال کیا جاتا ہے۔ علامہ ابن منظور افریقی لسان العرب میں لفظ طن کی شخیق کرتے علامہ ابن منظور افریقی لسان العرب میں لفظ طن کی شخیق کرتے

علامه ابن منظور افریقی کسان العرب میں لفظ طن کی حقیق کرتے ہوئے ایک شکتے کی بات کہتے ہیں لکھتے ہیں:

اَلطَّنْ شَكُ وَيَقِينَ إِلَّا أَنَّهُ لَيْسَ بِيَقِينِ عَيَانِ إِنَّمَا هُوَ

لے مفردات امام راغب بس ۱۹۹-

يَقِينُ تَدَبُّرٍ فَامَّا يَقِينُ الْعَيَانِ فَلَا يُقَالُ فِيهِ إِلَّا الْعِلْمُ. لِ

ووظن كالفظ شك اوريقين دونوں كے لئے استعال ہوتا ہے كيكن

یقین عیانی کے لئے نہیں بلکہ یقین نظری کے لئے جہاں تک یقین عیانی کا

تعلق ہے اس کیلئے علم کالفظ استعال ہوتا ہے'۔

اس سے مید حقیقت بھی واضح ہوگئی کے طن سے علم نظری استدلالی بھی

حاصل ہوتا ہے۔

آئيے اب ان آيات قرآنيه پرغور كريں جن ميں اتاع ظن كى

ندمت کی گئی ہے اور جن کوآٹر بنا کرمنگرین حدیث اخبارِ آ حاد کی جمیت کا انکار کریتے ہیں:

ا-سورو عجم میں ارشاد ہوتا ہے:

وَمَالَهُمْ بِهِ مِنُ عِلْمٍ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلَّاالظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَايُغَنِى مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا. (سورة النجم، ايت ٢٨)

"ان کے پاس علم نہیں ،صرف ظن کی پیروی کرتے ہیں اور ظن حق کی جگہ چھے کارآ مزمیں ہوتا''۔

۲-سورة النساء میں فرمایا سمیا ہے:

وَإِنَّ الَّهِ إِنْ الْحَتَلَقُوا فِيهِ لَفِي شَكِّ مِنْهُ مَالَهُمْ بِمِ مِنْ عِلْمِ

ل لسان العرب ١٣١:٥٠٠ ١٢٥\_

إلَّاتِبَاعَ الظُّنِّ. (سورة النساء، ايت ١٥٨)

''جولوگ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے معاملے میں اختلاف کرتے ہیں وہ شک میں پڑے ہوئے ہیں اُن کو اس کا پچھلم نہیں، صرف طن کی پیروی کرتے ہیں''۔

٣- سورة الجرات من ارشاد موتاب:

يَاآيُّهَا الَّـٰذِيُنَ امَنُوُا اجُتَنِبُوُا كَثِيْرًا مِّنَ الطَّنِّ إِنَّ بَعُضَ الظَّنِّ اِثْمٌ. (سورة الحجرات، ايرت ۱۱)

''ایے ایمان والو! بہت گمان کرنے سے بچو! کیونکہ بعض گمان گناہ کی حد تک پہنچے ہوئے ہیں''۔

الم-سورة الانعام مين فرمايا كياب:

قُلُ هَلُ عِنْدَكُمْ مِّنُ عِلْمٍ فَتُخُوجُوهُ لَنَا إِنْ تَتَبِعُونَ الْالْطَنَّ وَإِنْ اَنْتُمُ إِلَّا تَخُوصُونَ ٥ (سورة الانعام، ايت ١٣٨) إلا الظنَّ وَإِنْ اَنْتُمُ إِلَّا تَخُوصُونَ ٥ (سورة الانعام، ايت ١٣٨) "

" فرما و يَحِيُ تمهار \_ بإس اس بات كاكونَ على ثبوت موتو بميں اس بات كاكونَ على ثبوت موتو بميں

د کھاؤتم تونری الکل پر چلتے ہواور صرف تخینے ہی کرتے ہو'۔

غور سیجے! ان تمام آیات میں ظن سے مراد بے سرو پابات ہے جو انسان محض اٹکل سے کے اور جس کا کوئی علمی شوت نہ ہو چنانچہ پہلی آیت میں علم اور ظن کو مقابل قرار دیا گیا ہے اور ان لوگوں کے غلط طن کی فدمت کی میں علم اور ظن کو مقابل قرار دیا گیا ہے اور ان لوگوں کے غلط طن کی فدمت کی

تی ہے جو ملائکہ کوخدا کی بیٹیاں قرار دیتے ہیں (معاذ اللہ) دوسری آیت میں ان لوگوں کا حال بیان کیا گیا ہے جو سے علیہ السلام کے بارے میں محض شک و گمان کے اندھیروں میں پڑے ہوئے ہیں۔ تیسری آیت میں ظن ووہم سے اجتناب کرنے کا تھم دیا گیا ہے اور کسی بھی مسلمان کے خلاف بد ممانی کرنے کو گناہ قرار دیا گیا ہے۔ چوشی آیت میں مشرکین اوراُن کے آباؤ اجداد کے بارے میں کہا گیا ہے کہان کے پاس مزعومات باطلہ کے اثبات کے لئے کوئی علمی شبوت نہیں مصرف وہم وگمان کی پیروی کرتے ہیں۔ غرضیکہ اس متم کی تمام آیات میں جہال ظن کی ندمت کی گئی ہے وہ ظن ہرگز مراد ہیں جو اُدلہ شرعیہ سے حاصل ہوتا ہے بلکہ اپنی جانب سے بنائے ہوئے بیادخیالات کوطن کہا گیا ہے اور اس کی غدمت کی گئی ہے، الن تمام آیات میں طن سے مرادوہ اوہام وخیالات ہیں جواسلامی عقائد کے

ان ممام ایات میں من سے مرادوہ اوہام وخیالات ہیں جواسلای عقائد کے برخلاف ہیں۔اس طن یا عالب رائے کی تردید کا ہلکا سااشارہ بھی نہیں ملتاجو خبر واحد سے حاصل ہوتا ہے لہذا ان آیات کوخبر واحد کی جیت کے خلاف دلیل بنانا کسی صاحب فہم کوزیب نہیں دیتا۔

اب ہم خبر واحد کے جبت اور موجب عمل ہونے پر کتاب وسنت وغیرہ سے دلائل پیش کریں ہے۔

## دلائل جميت خبرواحد

ا-قرآن كريم كاارشادى:

فَلُولُا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنَهُمُ طَآئِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيُنِ وَلِيُنَدِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوآ إلَيْهِمُ لَعَلَّهُمْ يَحُذَرُونَ. (سورة توبه) وَلِيُنَدِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوآ إلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحُذَرُونَ. (سورة توبه) من اليا كيول نهين مواكه برجماعت ميں سے ايك طاكفه دين كى تعليم كے لئے نكل كھڑا ہوتا تا كه وہ جب لوث كرا بِي قوم كے پاس جاتا تو أن كو دُرا تا ، شايد وه بھى برى باتول سے نيخے لگتے "۔

لفت میں طاکفہ کسی چیز کے ایک حصہ کو کہتے ہیں اس لئے اس کا اطلاق ایک شخص ہے لے کر جماعت تک کیا جاسکتا ہے لہذا آ بہت بالا کے ہموجب ہر جماعت کا فرض ہے کہ اس کے پاس کوئی فردیا طاکفہ دین کی باتیں پہنچائے تو وہ انہیں سیجے تسلیم کرے اور قبول کرلے۔

۲-قرآنِ کریم میں بے شار مقامات پراس کا ذکر ہے کہ مختلف قوموں کی طرف ایک ایک رسول یا نبی کو بھیجا گیا۔اس ذات واحد کی خبر کو پوری اُمت کیلئے جمت قرار دیا گیا اوراس کی خبر کو سیحی سلیم نہ کرنے والوں کو مستحق عذاب قرار دیا گیا ،اگر خبر واحد جمت نہ ہوتی تو چاہئے تھا کہ ایک فرد کورسول بنا کرنہ بھیجا جاتا بلکہ پوری جماعت کو ایک اُمت کی طرف مبعوث کیا جاتا۔

۳-انبیاءِ کرام کی خبر واحد توعظیم مقام رکھتی ہے ،قرآنِ مجید سے غیر نبی کی خبر واحد توعظیم مقام رکھتی ہے ،قرآنِ مجید سے غیر نبی کی خبر واحد کوتنگیم کرنے کا تاریخی شوت بھی ملتا ہے چنانچ سورہ فقص میں ارشاد ہوتا ہے:

وَجَآءَ رَجُلٌ مِّنُ اَقُصَى الْمَدِينَةِ يَسُعَى قَالَ يَهُوسَى إِنَّ الْمَوسَى إِنَّ الْمَوسَى إِنَّ الْمَالَمُ الْمَالَمُ الْمَالَمُ الْمَالُمُ الْمُالُمُ الْمَالُمُ الْمَالُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

ظاہر ہے کہ مولی علیہ السلام کو خبر دینے والا ایک عام آدمی ہے
ہموسی علیہ السلام نے اس کی خبر مان لی جو بلاشبہ ایک فرد کی روایت تھی،
ہماعت کی نتھی اوراس سے اثر بھی لیا، پس مخص واحدروایت کرے جو پیغیبر
نہیں اور پیغیبراس روایت کو قبول کر کے اثر لے یعنی غیر نبی کی روایت کو مان
لے تو کیا اس سے بڑھ کر بھی خبر فرد کے خبوت اور اس کی جیت کے معتبر
مونے کا خبوت ہوسکتا ہے۔

سم-قرآنِ مجید میں خبر اور شہادت دونوں کے معاملے میں مخبر اور شاہد کی عدالت کو اہمیت دی گئی ہے، کثرت تعدا دیرز ورنہیں دیا گیا چنانچہ

سوائے حدِ زنا کے قصاص، شراب، نمر اور سرقہ وغیرہ حدود کے بارے ہیں صرف دوآ دمیوں کی شہادت کوکافی سمجھا گیا حالانکہ ظاہر ہے کہ دوآ دمیوں کی شہادت قطعاً حدتو اثر کونہیں پہنچتی معلوم ہوا کہ اسلام ہیں اخبار آ حاد بھی جمت بہادت قطعاً حدتو اثر کونہیں ہم معالم میں تو کم از کم تو اثر ضروری قرار دیا جاتا۔

ہیں ورنہ قصاص جیسے اہم معالم میں تو کم از کم تو اثر ضروری قرار دیا جاتا۔

۵ - قرآن کریم میں فاسق کی خبر کوبھی مطلقاً ردنہیں کیا گیا بلکہ اس بارے میں ارشاد فر مایا گیا :

یاآیُها الگذین امنوا اِن جَآءَ کُم فَاسِق، بِنبَا فَتبَیّنُو آانُ تُصِیبُوا قَوْمًا، بِجِهَالَةِ فَتُصْبِحُوا عَلَی مَافَعَلْتُمُ نَدِمِینَ. (جَرات ۲) تُصِیبُوا قَوْمًا، بِجِهَالَةِ فَتُصْبِحُوا عَلَی مَافَعَلْتُمُ نَدِمِینَ. (جَرات ۲) در ایمان والو! اگرتمهارے پاس کوئی فاس خبرلائے تو تحقیق کرلیا کروابیان موکہ نادانسکی میں تم کسی قوم پرمصیبت ڈھا وَاور پھراپنے کے یہ پچھتا وَ'۔

اس سے واضح ہوتا ہے کہ خص واحد کی خبراس کے فاسق ہونے کے باوجود بھی معتبر اور جمت ہونے کی شان رکھتی ہے بشر طبیکہ تحقیق میں آجائے اور جمت بھی ایسے اہم معاملات میں جن کے بگڑ جانے کی صورت میں اجتماعی طور پر ندامت اٹھانی پڑے اگر فاسق کی خبر مطلقانا قابل اعتبار ہوتی تو اجتماعی طور پر ندامت اٹھانی پڑے اگر فاسق کی خبر مطلقانا قابل اعتبار ہوتی تو ہوں فر مایا جاتا کہ فاسق کوئی خبر لائے تو ہرگز اس کی بات کا اعتبار نہ کرونہ ہیکہ شخفیت کے بعدوہ خبر واحد ہی شخفیت کے بعدوہ خبر واحد ہی

رہے گی لہذا جب فاسق کی خبر بھی تحقیق کے بعد قابل اعتبار بن جاتی ہے تو راوی عادل اور مقی ومندین کی خبر کیوں قابل اعتبار قرار نہ دی جائے۔

ظاہر ہے انبیاء کرام اور علماء کی بلاواسط خبر کومعتبر مانے کے لئے قطعاً تبین اور حقیق کی ضرورت نہیں رہے گی لیکن اگر وسا نظ سند کی وجہ سے اس پر بھی تحقیق وتبین کرلیا جائے تو پھر بی خبر بدرجہ اولی واجب الاعتبار بن جائے گر مرببرصورت خبر واحد ہی رہے گی۔

اس تقریر سے خبروا حدی جیت ازروئے قرآن روش ہوگئ۔
کتاب اللہ کے علاوہ سنت رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام کی طرف رجوع کرنے سے بھی یہ حقیقت ثابت ہو جاتی ہے کہ عہد رسالت ہی سے مسلمان خبروا حدکوموجب علی قرار دیتے چلے آئے ہیں اور انہوں نے بھی یہ کہ کرخبر واحدکور ذہیں کیا کہ یہ چونکہ مفید یقین نہیں اس لئے ہم اس پرعمل نہیں کرتے جیسا کہ موجودہ دور کے نام نہا دمخقین کا ادعا ہے۔

عہدرسالت کے چندواقعات

تحویل قبلہ سے قبل مسلمان بیت المقدس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھا کرتے تھے جب مدینہ منورہ میں تحویل قبلہ کی آیت اتری تو دوسر بے دن صبح کورسول اکرم اللہ کا قاصد تحویل قبلہ کی خبر لے کر بستی قبامیں پہنچا، اس وقت اہل قباض کی نماز پڑھ رہے تھے، جونہی انہوں نے تحویل قبلہ کی خبرسی وقت اہل قباض کی نماز پڑھ رہے تھے، جونہی انہوں نے تحویل قبلہ کی خبرسی

نمازی میں اپنارخ خانه کعبه کی طرف چھیردیا۔ لے

اس سے صاف طور ہر رہے نتیجہ لکلتا ہے ان کے نزد یک دینی مسائل مين خبروا حدججت تقى اوراكر بالفرض ان كابيا قدام غلط موتا توبقينا أيخضرت ان کو تنبیه فرما دیتے کہتم نے خبر واحد پر کیوں عمل کیا، براہ راست میری بدایت یا خبرمتواتر کا انتظار کیوں نہیں کیا مگریہاں اعتراض تو در کنار اپنی طرف سے فردوا حد کا بھیجنا اس بات کی واضح دلیل ہے کہ خودصا حب نبوت عليه السلام كےنز ديك بھى ايك عادل اور ثقه آدمى كى روايت جحت تھى۔ ۲-حضرت انس بن ما لک ظای کی بیردوایت بهت شهرت رکھتی ہے،آپ نے فرمایا کہ میں حرمت خرسے پہلے ابوعبیدہ ، ابوطلحہ اور الی بن كعب رضى الله عنهم كوشراب بلار ما نها، دفعة أيك منادى كى آواز كانول میں پیچی کہ شراب حرام کردی گئی ہے۔ بین کرحضرت ابوطلحہ نے جوشراب کے منکوں کے مالک منصحکم دیا کہ انس اٹھواور میہ ملکے توڑ ڈالومیں نے المحرشراب کے ملکے توڑد ہے۔ م

یبال پربھی خبرواحد پربی عمل کیا گیااور تحریم خمر جیسے اہم مسئلے میں خبر واحد کوکافی سمجھا گیا کسی نے بینہ کہا کہ جب تک خبر متواتر ندہویا براو راست، بول اکرم کی سیخ بیم خمر کی تقید بق نہ کرلی جائے ہم یقین نہیں مسئلے بی الرسانہ سمج بخاری کا باخبارالآ حاد ،۲ میں ۲۵۰۱۔ یالرسانہ سمج بخاری کا باخبارالآ حاد ،۲ میں ۲۵۰۱۔ یالرسانہ سمج بخاری ۲۰۱۰ میں ۲۵۰۱۔

كريں گےسب نے خبر واحد پر عمل كرتے ہوئے خبر واحد كى جيت پر مہر تصديق ثبت كردى

٣- آنخضرت بلى نے زنا کے ایک مقدے میں زانی کو اعتراف جرم پرکوڑے لگائے اور جس عورت کیساتھ اس نے زنا کرنے کا اعتراف کیا تفااس كاطرف حضرت انيس كوبهيجاا وراست فرمايا إن اعْتَوَفَتْ فَارْجُمُهَا إ (اگروه اعتراف کرلے تواہیے سنگیار کردینا)

یہاں پر بھی ایک فرد کو حد شرعی کے نفاذ کیلئے مقرر کیا گیا اور اس کی خبركومعتبر قرارديا كيابه

٣- ای طرح رسول اکرم اللے نے ورمیس حضرت صدیق اکبر اللہ كوامير جج بناكر بهيجااس موقع يرمخنف بلادوامصاري بكثرت حجاج آئ حضرت صدیق اکبر ظاہنے انہیں مناسک جج کی تعلیم دی اور رسول اکر م ارشادات پہنچائے مرکوئی بیاعتراض نہ کرسکا کہ فرد واحد کی خبر دوسروں کے لئے کس طرح قابل عمل ہوسکتی ہے اور کسی کواعتر اض کرنے کی جرأت بى كياتقى جب كەخودىروركا ئنات دىلىنى نائىس نائىب بناكر بىيجاتھا۔ اس طرح اس موقع پرحضرت مولاعلی ﷺ کو مکه مکرمه بھیجا که وہ عہدشکن کفار کے معام ہے کے ختم ہونے کا اعلان کردیں نیز بیاعلان بھی کردیں کہ آئندہ ل منج مسلم، ج۲: ص ۲۹ ز

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کوئی مشرک جج کرنے نہ آئے اور نہ ہی کوئی مخص عربانی با بے وضوم ونے کی حالت میں طواف کرے وغیرہ۔ ا

۵-حضور ﷺ نے جہاں جہاں اپنے عامل اور قاصد بھیجے، ان میں بھی عدد کا کوئی لحاظ بیں کیا، چنا نچے قیس بن عاصم اور زہر قان بن بدر اور ابن نویرہ کوان کے قبائل کی طرف ایک ایک کر کے بھیجا گیا۔ حضرت معاذبن جبل کھی کو یمن بھیجا کہ وہاں کے لوگوں کو فرائض خداوندی کی تعلیم دیں اور ان سے صدقات واجبہ وصول کریں۔ ای طرح مختلف سلاطین کی طرف ایک ایک قاصد بھیجنا بھی مروی ہے۔ یے

ہے۔ بیتمام واقعات اس امر کا کھلا ثبوت ہیں کہ رسول اکرم ﷺ کے نزدیک واحد عادل کی خبر معتبر تھی۔

### خلفائے راشدین اور خبرواحد

خلفا ہے راشدین نے بھی خبر واحد کومعتبر قرار دیا، اس بارے میں
کثیر واقعات ہیں۔ مثال کے طور پر حضرت صدیق اکبر کھیکا ورافت جدہ
کے بارے میں مغیرہ بن شعبہ اور محمد بن مسلمہ کی خبر پر عمل کرنا، حضرت عمر کھیکا کی مجوسیوں سے جزید لینے کے بارے میں عبدالرحیٰن بن عوف کی خبر واحد پر
کا مجوسیوں سے جزید لینے کے بارے میں عبدالرحیٰن بن عوف کی خبر واحد پر
عمل کرنا، اسی طرح دیت جنین کے بارے میں فاروق اعظم کے کامل بن ایکائل لابن اثیر، جنان 190۔

ا الکائل لابن اثیر، جنان 190۔

ما لک کی خبر پرمل پیرا ہونا، حضرت عثمان عنی کے کا بنت ما لک کی روایت کے مطابق عدت کا مسئلہ طے کرنا، حضرت علی کے کا خبر واحد کے سلسلے میں حلف لے کرا عنبار فرمانالے وغیرہ۔

بینمام اموراس بات کی روش دلیل ہیں کہ خلفائے راشدین خبر واحد کو جمت شرعیہ مجھتے تتھے۔

### علمائے ملت کا اتفاق

ہردور میں علائے ملت نے خبر واحد کو حجت مانا اور اس پڑمل کیا۔ امام شافعی الرسالہ میں لکھتے ہیں :

وَفِى تَغُبِيْتِ خَبُرِ الْوَاحِدِ اَحَادِیْثُ یَکُفِی بَعُضُ هٰذَا مِنُهَا وَلَمْ یَوَلُ سَبِیْلُ سَلْفِنَا وَالْقُرُونِ مَنُ بَعْدَهُمُ اِلَی مَنُ شَاهَدَنَا هٰذِهِ السَّبِیْلُ . ٢

''خبرواحدی جیت کو ثابت کرنے کیلئے احادیث کشرہ میں سے چند ایک بطور نمونہ کافی ہیں۔ ہمارے سلف اور ان کے بعد مختلف قرون میں یہی عقیدہ رہا ہے سب بزرگوں نے یہی راہ اختیار کی ہے، سلف صالحین میں سے چندا کا بر کے نام لیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ علائے مدینہ منورہ میں سے مندرجہ ذیل اصحاب قابل ذکر ہیں'۔

ا "خلفاءِراشدین کی نظر می سنت کامقام" اس عنوان سے فدکورہ حوالے گزشتہ اوراق میں دیکھے جاسکتے ہیں۔ سے الرسالة (للشافعی) مس ۲۵۳ ۔

238

6

المحمرين جبير بن مطعم ٧- نافع بن جبير بن مطعم سم-محمر بن طلحه بن ركانه ۳-يزيد بن طلحه بن ركانه ۵- نافع بن مجره ۲-ابوسلمه بن عبدالرحمن ٨-طلحه بن عبدالله بن عوف 2-حيد بن عبدالرحمٰن ١٠- ابراہيم بن عبدالرحمٰن بن عوف 9 -مصعب بن سعد بن افي وقاص ١٢-عبدالرحمٰن بن كعب بن ما لك اا-خارجه بن زيد بن ثابت ۱۳-سلیمان بن بیبار ١١٠-عبدالله بن الي قناده ۱۵-عطاء بن بیباروغیر جم محدثین مکہ میں ہے میاصحاب قابل ذکر ہیں۔ ا-عطأبن الي رباح ۲-طاؤس ٢-عبداللدين بإباه وغيره ۵-این الی ممار س-عرمه بن خالد

محدثین کوفہ میں بیاصحاب ہیں۔

ا - علقمہ ۲ - عامر بن شرحبیل شعبی سا - اسود بن یزید وغیرہ
محدثین بھرہ میں اہم اصحاب بیہ ہیں۔

ا - عبد الرحمٰن بن غنم ۲ - حسن بھری سا - محمد بن سیرین وغیرہ
ا - عبد الرحمٰن بن غنم ۲ - حسن بھری سا - محمد بن سیرین وغیرہ
بیسب حضرات خبر واحد کو ججت تسلیم کرتے ہیں اور ان کے بعد کے
علاء بھی خبر واحد کی جیت پر متفق ہیں ائمہ اربعہ اور ان کے مقلدین بھی خبر

واحد کو جحت شرعیہ بیجھنے پر متفق ہیں البتہ خوارج اور معتزلہ نے اس کی جیت میں اختلاف کیالیکن معتزلہ میں سے بھی رئیس معتزلہ ابوعلی جبائی کا قول یہ بیں اختلاف کیالیکن معتزلہ میں سے بھی رئیس معتزلہ ابوعلی جبائی کا قول یہ ہے کہ خبر واحدا گرعزیز ہوجائے یعنی سلسلہ سند میں کسی جگہ دو ہے کم راوی نہ ہوں تو وہ بھی سیح قراریائے گی۔ ا

ہم نے یہاں خبر واحد کی تفصیلی بحث اس لئے چھیڑ دی تا کہ جو حضرات خبر واحد کوظنی قرار دے کر یاسنت سے استثنائی صورت قرار دے کر اس کی اہمیت کو کم کرنا چاہتے ہیں اور بیتا کر دینا چاہتے ہیں کہ اخبار آحاد کو شروع اسلام سے جمت نہیں سمجھا گیاان کی غلط نہیوں کا از الہ ہوجائے اور خبر واحد کی شری حیثیت کھل کرسا منے آجائے اہل انصاف کیلئے اتنا پچھکا فی ہے واحد کی شری حیثیت کھل کرسا منے آجائے اہل انصاف کیلئے اتنا پچھکا فی ہے اور اہل تعصب کے لئے دفتر کے دفتر بے کار ہیں۔

اللهُمُّ اجْعَلْنَامِنَ الَّذِيْنَ يَسْتَمِعُونَ الْقُولَ فَيَتَبِعُونَ أَحُسَنَهُ.

### حرفسيانتثام

الله تعالی کالا کھ لا کھ شکر ہے کہ مقالہ اختیام کو پہنچا، اس مقالے سے مقصود بیہ ہے کہ مسلک اہل سنت وجماعت کے مطابق سنت وحدیث کے بارے بیں اپنا موقف واضح کیا جائے، اب تک جمہور اہل اسلام کا سنت وحدیث کے والے سے وحدیث کے بارے بیں جونظر بیر ہا ہے اسے متند کتابوں کے حوالے سے کے شرح نخیۃ الفری سا۔

قار کین کرام کے سامنے پیش کیا جائے اور دور حاضر میں جن حضرات کوسنت وحدیث کے بارے میں شکوک وشبہات پیدا ہوئے ہیں دیا نتدارانہ انداز میں ان کا از الہ کیا جائے۔

اس سے جمارا مقصد تقید برائے تقید ہیں بلکہ اصلاح مقصود ہے، بیر د مکی کر انتہائی افسوس ہوتا ہے کہ وہ اہل قلم حضرات جنہیں خدانے کچھے لکھنے یر صنے کی صلاحیت عطا کی ہے اور وہ اس صلاحیت سے فائدہ اٹھا کر دین کی خدمت كريكتے بيں اور مغربي اقوام كے سامنے اسلام كا پيغام مؤثر انداز ميں پیش کر سکتے ہیں، بدسمتی ہے انہوں نے منفی اندازِ فکر اپنالیا ہے وہ منتشرقین یورپ کے نشر بچر کے مطالعے سے اس قدر متاثر بلکہ مرعوب ہو گئے ہیں کہوہ اب كتاب وسنت اور اسلامي روايات كالمطالعه صرف الل يورپ بني كي عطا كرده عينك سے كرنا جاہتے ہيں انہيں جو چيز بھى دانايانِ فرنگ كے فكرونظر کے مطابق نظر نہیں آتی اس کی تاویل کرنا اور بسا اوقات صاف اٹکار کر دینا ا پنا ' وعلمی فریضهٔ ' سمجھتے ہیں ، انہیں اہل مغرب کے حملوں کے خلاف اسلامی روایات کا دفاع کرنا جاہیے تھا مگر بجائے دفاع کے وہ دشمن کے ہاتھ مضبوط كررے ہيں اوراسے خود تير چن چن كروے رہے ہيں تا كہوہ اسلام كے سينے کوزيادہ سے زيادہ چھلنی کر سکے۔

> غنی روز سیاه پیر کنعال را تماشا کن که نور دیده اش روش کند چیم زایخارا

جدیدائل قائم حفرات کے مقابلے میں ہمارے علمائے کرام کواللہ تعالی نے بے شارعلمی صلاحیتوں سے نوازا ہے وہ اللہ تعالی کے فضل وکرم سے جہال کفروشرک کاابطال کر سکتے ہیں وہاں عصر حاضر کے فتوں کی بھی سر کو بی کر سکتے ہیں کو بی کر سکتے ہیں کو بی کر سکتے ہیں کی خور یوں کے پیش نظر تصنیف و تالیف کی طرف زیادہ توجہ نہیں دے سکتے ، وہ میدانِ خطابت کے شہوار ہیں ، کی طرف زیادہ توجہ نہیں دے سکتے ، وہ میدانِ خطابت کے شہوار ہیں ، مدریس میں انتہائی او نچامقام رکھتے ہیں اور اپنی ملمی صلاحیتوں کی بنا پر اہل سنت کے لئے سرمایہ و افتحار ہیں۔

میہ جیداں اس قابل نہیں کہ اہل علم حضرات کی صف میں کھڑا ہو سکے کیکن حتی المقدور خدمت وین کے لئے کوتا ہی کرنے کونا مناسب خیال کرتا ہوں۔

میں نے تخصص فی النفیر والحدیث کے ایک طالب علم کی حیثیت سے آئے سے تقریباً گیارہ سال قبل جامعہ اسلامیہ بہاولپور میں بیمقال تحریباً تقا،اصل مقالہ تو جامعہ ہی میں ہے البتہ اس کا رف میرے پاس تھا جس میں ضروری ترمیم واصلاح کے بعدا پنے مرشد کامل حضرت قبلہ ء عالم پیرسید مہر علی شاہ قدس سرہ العزیز کی طرف منسوب کرتے ہوئے اسے شائع کرنے کی معادت حاصل کر ماہوں۔

ل مجيمهم (كماب الومية)، ج ٢: ص ١١٠٠

242

فدا کرے اس بیٹے کامل کی پاکیزہ نسبت کی برکت سے بیر سالہ بارگاہِ رسالت مآب میں قبولیت حاصل کرے اور اس گناہ گارگوآ کندہ بھی سلف صالحین کے مسلک کی خدمت کرنے کی تو فیق نصیب ہوتی رہے امین ۔وکیٹ من فضل الله بِبَعِیْدِ.

احقر العبادمشتاق احمه چشتی عنی عنه

243

# <u>مأخذ ومراجع</u>

حافظ ابو محملی بن حزم (م۲۵۷ه) 1-الاحكام في اصول الاحكام مطبع السعادة مصر علامه شهاب الدين احمد بن محمد الخطيب القسطلاني ۲- ارشادالساری الی شرح ابخاری (م ۹۲۲ه ۵) مطبع كبرى اميريد يولاق مصر ۱۳۲۲ه ٣- ازالة الخفاء عن خلافة الخلفاء حضرت شاه ولى الله احمد بن شاه عبد الرحيم د ملوى (م٤١١ه)مطبع صديقي بريلي س-الاستيعاب في معرفة الاصحاب حافظ ابوتمر بوسف بن عبدالله بن محمد بن عبدالبر (م ۲۲ م ۲ م) مطبع نهضه مصر شخايك تالى بن بي لكرم تمد بن عبد اكريم للعروف ۵-اسدالغابه في معرفة احوال الصحابه. بابن الاثير (م ١٧٠ه) مطبع اسلامية تبران ٧-افعة اللمعات میخ عبدالحق محدث ذبلوی (م۱۵۰۱ه) مطبع منثى نولكثورتكهنؤ شیخ محدبن عفنی خصری (م۳۵۵اه) مطبع رحمانيةمصر علامه ابواسحاق ابراجيم بن موى بن محمد الشاطبي ۸-الاعضام (م-۹۹هه)مطبع مصطغی محمرمصر ..... خيرالدين زركل مطبع كوسناتهوماس (١٩٥٥ء) ١٠- اعلام الموقعين عن رب العالمين ..... حافظ من الدين محمر بن الي بكر المعروف بابن قيم (م١٥١ه)

Click For More Books
ths://archive.org/details/@zobaih

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### مأخذومراجع شخ احدین یکی البلاذری (م ۲۷۷ه) اا-انسابالانثراف دارالمعارف مصر علامة عمادالدين ابولفد اء المتعيل بن عمر بن كثير ١٢-البدلية والنهاتيه مشقی (م۷۷۷هه) مطبع انسعادة مصر۱۹۳۲ء سيدايوالفيض محمربن محمربن عبدالرذاق المعروف ب ۱۳۳- تاج العروس مرتضیٰ زبیدی (م۲۰۵ه)مطبع و مبیه مصر امام ابوجعفر محد بن جربرطبري (م٠١٣٥) - سما- تاريخ الامم والملوك ین محدین عفنی خصری (م۱۳۴۵ه) ۱۵-تاریخ التشریع الاسلامی مطيع استقامت قاهره الإواء علامه جلال الدين عبدالرحن سيوطي (ما ١٩٥٥) ١٧- تاريخ الخلفاء مطيع مجيدي كانيوراضح انمطالع كراحي حافظ مس الدين ابوعبدالله محمد بن احمد ذهبي ےا-تذکرة الحفاظ (م٨٨عه)وارزة المعارف النظاميديدرآباد حافظ ذكى الدين عبد العظيم المندري (م١٥٧هـ) ۱۸-الترغيب دالتر هبيب مطيع مصطفي اليابي الحلمي مصر . شيخ محرعبدالرحن الحلاوي (ولادت • ١٢٨هـ) 19-يشهيل الوصول اليعلم الاصول. مكتبه صديقيه ملتان

مأخذومراجع

حافظ ممادالدين اساعيل بن عمر بن كثير دهشقي ۲۰-تغیرابن کثیر (م۸۷۷ه)مطبع عيسلي بالي حلي مصر ٣١-تغييرالجامع لاحكام القرآن الما بوعبدالله عدالانصارى القرطبي (م اعلاه) دارالكتب المصريه ٢٢-تغيرجامع البيان امام ابوجعفر محمد بن جرير الطمري (١٠١٠ه) ٢٣-تغيرروح المعاني علامة شهاب لدين سيرتم وألوى بغدادي (م ادارة الطباعة المنير بيمصر ٢٧-تغير فتخ العزيز شاه عبدالعزيز محدث د ملوي (م١٢٣٩هـ) مطيع محمدى لأجور ۲۵-تغیرالکشاف علامه جارالله محمود بن عمرز فخشر ی (م۵۳۸ه) مطيع استنقامت بالقاهره ٢٧-تغيرمغانيج الغيب امام فخرالدين محمر بن حسين الرازي (م۲۰۷هه)مطبع ببیدمصر 14- تلخيص المستدرك حافظ ملاين تمرين احمالذين (م١٩٧٥) وائزه معارف نظامية حيدرآباد ۲۸- کویځ شرح توقیح علامه سعدالدين مسعود بن عمرالتفتا زاتي (م 91 م ما 9 م ما و كالمعنو

#### ۲۹-توشیح شرح انتیح .. فينخ عبيداللد بن مسعود بن محمود (م ٢٨٨ عره) ۳۰-تيسيرالتحرير علامه محمدامين مصرى المعروف ببامير بإدشاه (م٩٨٧ه) مصطفى باني طبي مصر اسا-جامع بيان العلم ..... حافظ ابوعمر بوسف بن عبدالله بن محمد بن عبدالبر (م٢٢٣ه) ادارة الطباعة المنيريي تصحیح استحالترندی ۳۲-الجامع استحالترندی امام الوعيسي محمر بن عيسي الترندي (م ١٤٧٥) مطبع مجيدي كانيور دركراجي ٣٣-الرسالة للشافعي امام محدادريس الشافعي (م٢٠١٥) مصطفى بالي حلبي مصر الم مجددا ورسليمان بن شعث بحستاني (م٥٧١ه) امام ابوعبداللدين محربن يزيدبن ماجه القروبي **۳۵-سنن این ماج**د ..... (م۲۷۳هه)مطبع تازیدمصر المهوعبدار أن احمان شعيب النسائي (مهيسه) ٣٧-سنن نسائی جيد برقى يريس دبلي المحى الدين يكي بن شرف النووي (ملاعلاه) اصح المطالع كراجى

## مأخذومراجع

بحرالعلوم مولا ناعبدالعلى تكھنوى (م١٢٢٥هـ) ۳۸-نثرحمسلمالٹبوت ٣٩-شرح معانى الآثار امام ابوجعفراحمه بن محمدالطحاوی (م ۳۲۱ هـ) مكتبه آصفيده بلى ايينا كراچى ٣٠-شرح تج البلاغه علامه عبدالحميد بن مهة الله بن الي الحديد (م۲۵۷هه)مصطفی با بی حکمی مصر اسم-محاح العربيه .. فيخ ابونصر المعيل بن همادالجو هري (م٣٩٣ه) مطبع دارالكتب لصحیحلنا مام ابخاری ۱۳۲ – الجامع الشخلنا مام ابخاری المام ابوعبدالله محمد بن اساعيل بخاری (م۲۵۲ه) مطبع مصطفي بالبي حلبي مصرراضح المطالع كراجي ٣٣-المصبحيح للامام مملم المهوالحسين مسلم بن الحجاج القشير كالنيثاليمى (م ۲۲۱ه) اصح المطالع كرا جي علامه محد بن سعد الزبرى المصرى (م ٢٢٠٥) ٣٣-الطبقات الكبري مطبع داربیروت ۱۹۵۷ء فيخ بدالدين الوتدمحر بن احدالتين (م٥٥٥ه) ۳۵-عمرة القاري ادارة الطباعة المنير بمصر

٢٧-عناية شرح بدايه برحاشيه فتح القدير .... يشخ اكمل لدين محد بن محود بابرتي حنى (م٧٨هـ) مطبع مصطفي محدمهم

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

248

# <u>مَّا خذوم اجع</u>

٧٧- عون المعبود شرح سنن ابي داؤد ..... مولا ناشرف الحق محمد اشرف عظيم آبادي ، مطبع انصاری د ہلی حافظ شهاب الدين احمر بن على بن جراعت قلاني ۴۸- فتح الباري (۵۸۵۲۴) امام المل الدين محدابن جام (م١٢٨هـ) ٣٩ - فتخ القدير عزالدين ابوالحس على بن ابي الكرم المعروف ۵۰-الكامل في التاريخ بابن الاثير(م ١٣٠٥) ادارة الطباعة ألميز ميمصر امام ابو بمرجمه بن احمد بن الي مهل السرهي ۵۱-كتاب الاصول سرحسي (م١٨٣٥) مطبوعه حيدرآ باددكن علامة فخرالاسلام على بن محمه بزدوى (م١٨١٥) ۵۲-كتابالاصول بزدوى مطبع نورجمه كراحي امام محربن ادرئيس الشافعي (م٢٠١٥) ۵۳-كتابالام مطبع كبرئ اميريه بولاق مصر علامة عدالر من بن خلدون مغربي (م٨٠٨ه) ۳۵-تاریخ این خلدون دارالكتاب لبنان ..... مشر للدُعباعزين الدين أهربن صالح بخلى ۵۵- كشف الاسرار ..... (۱۳۸۸هه)مطبع شرکت محافیه عثانیه

### <u>مآخذومراجع</u>

٥٧- كشف الغمه عن جميع الأمه .. علامه عبدالوماب شعرانی (م ۱ ۲۹ هه) مطبع ميمنهمصر ۵۷-کنزالعمال علامه علاؤالدين على المتغى بن حسام الدين (م440ه) دائرة معارف عثانية حيدرآياد فيتنخ جمال الدين محمربن تمرم المعروف بابن منظور ۵۸-لسانالعرب افریقی (مااےھ) دارالبیروت ۱۹۲۷ء ۵۹-لسالالميز ان حافظ شيخ شهاب الدين احمد بن على بن ججر عسقلاني (م۸۵۲ه) دائره معارف عثانيه حيدرآباد ۲۰ - جمع بحارالانوار ..... نیخ محمه طاہر پٹنی (م۹۸۲ ھ<sup>)</sup> نولکشور لکھنو ا٢ – مجمع الزوا ئدومنيع الفوائد حافظ نورالدين على بن بكرميتمي (م ٢٠٨هـ) ٣٢-محاضرات تاريخ الامم الاسلامير میخ محدخفنری مقری (م۱۳۴۵ه) مكتبه نجاريه كبرى ٢٢٣١١ء ١٣-متدرك على المصبحيحين .....امام ابوعبدالله محد بن عبدالله الحاكم النيشابوري (م٥٠٨ه) دائره معارف نظاميه حيدرآياد جية الاسلام امام محمد الغزالي (م٥٠٥ه) مطبع مصطفيا محدمصر علامه محت الله بن عبدالشكور بهاري (١١١٩ه) . مطبع انصار بيرد پلي

250

#### م فندومراجع <u>ما خذومراجع</u>

الماحدن تدين عبل (مهماه) على حيديديك امام محمد بن أدريس شافعي (م٢٠١٥) ۲۷-مندامام شافعی ..... مكتبه ثقافت اسلامیه ۱۹۵۱ء يتنخ ولى الدين محد بن عبدالله الخطيب المتريزي ۲۸-مفتکوة المصابیح ..... (م١٩٩٥ھ) يتنخ ابوالقاسم حسين بن محمر المعروف بدراغب ٢٩ – المفردات في غريب القرآن. اصغبانی (م٥٠١هه) مصطفیٰ با بی حکبی مصر حافظ ابوعمر وعثان بن عبدالرحمن شهرز وري • ۷-مقدمه این صلاح (م٣٣٢٥) علام تحرعبدا مظيمة رقاني مطبعيس بالي للمايسون ا ٤- منابل العرفان في علوم القرآن علامه الواسحاق براجيم بن وي الشاطبي (م49 سمه) ٢٧-الموافقات مطبع مصطفي محرمصر علام نوراد ين على بن سلطان تمراكم وف الما كانتاك ساك-الموضوعات الكبير..... (م١٠١ه) اصح المطابع كرا في امام ما لك بن انس (م ٩ ١٥هـ) س ٧-مؤطاامام مالك اصح المطالع كراحي ٥٥-ميز ن الاعتدال في نفترالرجال ..... ابوعبدالله من محمد دمين (م١٩٨٥) مطبع انسعادة مصر

251

## <u>مَّاخذوم اجع</u>

۲۵-نزیة النظرش نخبة الفکر ...... علامه شهاب الدین احد بن علی بن جرعسقلانی (م۲۵۲ه) کمتبه علیه در ید منوره (م۲۵۲ه) کمتبه علیه در ید منوره الهدایی ..... الهدایی ..... علامه جمال الدین عبدالله بن یوسف زیلی (م۲۲۵ه) مطبع دارالمامون ۱۹۳۳ء میر کمد-النهایی ..... لام مجمالدین ابواسعادات المبارک بن تحد بن



Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari